
 

  Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA 

ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

 

AFRO-BRAZILIAN DANCE AS AN ANTI-RACIST PEDAGOGICAL PRACTICE 

IN ART CLASSES 

 

LA BAILE AFROBRASILEÑA COMO PRÁCTICA PEDAGÓGICA ANTIRACISTA 

EN LAS CLASES DE ARTE 

 

 
10.56238/edimpacto2025.090-065 

 

 

Luis Félix de Barros Vieira Rocha 

Doutor em Educação 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: luis.felix@ufma.br 

 

Thaís Brito Silva 

Mestra em Arte 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: Thah.brito@gmail.com 

 

Evandson Nunes Nascimento 

Especialização em Arranjo Musical 

Instituição: Faculdade Unyleya 

E-mail: evandsonpet28@gmail.com 

 

Nataniele Coutinho Alves 

Especialista em Educação Especial Inclusiva 

Instituição: Universidade Estadual do Maranhão 

E-mail: nat.alvesmusica2017@gmail.com 

 

Claudilene de Jesus Martins Melo 

Especialista em Educação Especial Inclusiva 

Instituição: Universidade Estadual do Maranhão 

E-mail: Cleudy.melo@hotmail.com 

 

Meiryele Coelho Cantanhede 

Graduação em Educação Artística 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: meiryempoderada@gmail.com 

 

  



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

 

Adriana Karlla Ferreira Moura 

Especialista em Gerontologia 

Instituição: Universidade de Volta Redonda 

E-mail: akllfmoura@ifma.edu.br 

  

Mylena Vilas Bôas Pereira 

Graduação em Pedagogia 

Instituição: Faculdade Laboro 

E-mail: mylenavb15@gmail.com 

 

Sara Alves Lopes 

Graduação em Pedagogia 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: sarahjinx@gmail.com 

 

Vanessa Sousa Bastos  

Especialista em Psicologia Educacional 

Instituição: Centro Universitário Leonardo da Vinci (Uniasselvi) 

E-mail: vanessabastos@hotmail.com 

 

Debora Fernanda Costa Bastos 

Especialista em Orientação Educacional, Supervisão e Gestão Escolar 

Instituição: Instituto de Educação Superior Horizonte 

E-mail: bastosgael@outlook.com 

 

Conceição de Maria da Silva Saraiva 

Especialista em Atendimento Educacional Especializada 

Instituição: Instituto de Ensino de Superior Franciscano 

E-mail: profissionalespecialista02@gmail.com 

 

RESUMO 

O presente artigo analisa as contribuições da dança afro-brasileira no ensino de Arte, considerando sua 

relevância estética, histórica e pedagógica para a implementação da Lei nº 10.639/2003 e para a 

promoção de práticas educativas antirracistas. A partir de uma pesquisa qualitativa, bibliográfica e 

documental, discute-se como a dança afro-brasileira, ancorada em princípios de ancestralidade, 

corporeidade, musicalidade e criação coletiva, constitui uma linguagem essencial para o 

reconhecimento das matrizes africanas na formação cultural do Brasil. A análise dos fundamentos 

históricos revela a importância de artistas como Eros Volúsia, Felícitas Barreto e, especialmente, 

Mercedes Baptista, cuja atuação consolidou a identidade negra na dança brasileira e inaugurou um 

método de ensino comprometido com a valorização da estética afro-diaspórica. No campo da 

Arte/Educação, a dança afro-brasileira se apresenta como ferramenta pedagógica capaz de fortalecer a 

autoestima de estudantes negros, ampliar repertórios sensíveis, desenvolver consciência histórica e 

promover o enfrentamento ao racismo no ambiente escolar. Assim, o estudo evidencia que o ensino de 

danças afro-brasileiras nas aulas de Arte contribui para democratizar o acesso à cultura, diversificar 

referências estéticas, reconhecer memórias ancestrais e construir práticas educativas comprometidas 

com a justiça racial. 

 

Palavras-chave: Dança Afro-brasileira. Arte/Educação. Educação das Relações Étnico-raciais. 

Antirracismo. Cultura Afro-diaspórica. 

 

 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

ABSTRACT 

This article analyzes the contributions of Afro-Brazilian dance to Art Education, considering its 

aesthetic, historical, and pedagogical relevance for the implementation of Law No. 10.639/2003 and 

for the promotion of anti-racist educational practices. Based on qualitative, bibliographical, and 

documentary research, the study discusses how Afro-Brazilian dance—grounded in principles of 

ancestry, corporeality, musicality, and collective creation—constitutes an essential language for 

recognizing African matrices in Brazil’s cultural formation. The analysis of historical foundations 

highlights the importance of artists such as Eros Volúsia, Felícitas Barreto, and especially Mercedes 

Baptista, whose work consolidated Black identity in Brazilian dance and inaugurated a teaching 

method committed to the appreciation of Afro-diasporic aesthetics. Within the field of Art Education, 

Afro-Brazilian dance emerges as a pedagogical tool capable of strengthening the self-esteem of Black 

students, expanding sensitive repertoires, fostering historical awareness, and promoting the 

confrontation of racism in school environments. Thus, the study demonstrates that teaching Afro-

Brazilian dances in Art classes contributes to democratizing access to culture, diversifying aesthetic 

references, acknowledging ancestral memories, and building educational practices committed to racial 

justice. 

 

Keywords: Afro-brazilian Dance. Art Education. Ethnic-racial Relations Education. Anti-racism. 

Afro-diasporic Culture. 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza las contribuciones de la danza afrobrasileña a la enseñanza del Arte, considerando 

su relevancia estética, histórica y pedagógica para la implementación de la Ley nº 10.639/2003 y para 

la promoción de prácticas educativas antirracistas. A partir de investigaciones cualitativas, 

bibliográficas y documentales, se discute cómo la danza afrobrasileña, anclada en principios de 

ascendencia, corporalidad, musicalidad y creación colectiva, constituye un lenguaje esencial para el 

reconocimiento de las matrices africanas en la formación cultural de Brasil. El análisis de los 

fundamentos históricos revela la importancia de artistas como Eros Volúsia, Felícitas Barreto y, 

especialmente, Mercedes Baptista, cuya performance consolidó la identidad negra en la danza 

brasileña e inauguró un método de enseñanza comprometido con la valorización de la estética 

afrodiaspórica. En el ámbito del Arte/Educación, la danza afrobrasileña se presenta como una 

herramienta pedagógica capaz de fortalecer la autoestima de los estudiantes negros, ampliar repertorios 

sensibles, desarrollar la conciencia histórica y promover la lucha contra el racismo en el ámbito escolar. 

Así, el estudio muestra que la enseñanza de danzas afrobrasileñas en las clases de Arte contribuye a 

democratizar el acceso a la cultura, diversificar referentes estéticos, reconocer memorias ancestrales y 

construir prácticas educativas comprometidas con la justicia racial. 

 

Palabras clave: Danza Afrobrasileña. Arte/Educación. Educación de las Relaciones Étnico-raciales. 

Antirracismo. Cultura Afrodiaspórica.



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

1 INTRODUÇÃO 

O presente estudo tem como finalidade analisar as contribuições da dança afro-brasileira no 

contexto da disciplina de Arte, tomando como referência a Lei nº 10.639/2003, que institui a 

obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Africana e Afro-Brasileira no currículo escolar. A 

inserção dessa prática artística no campo educativo possibilita ampliar a compreensão dos estudantes 

acerca das estéticas, histórias e cosmologias de matrizes africanas, reconhecendo a produção cultural 

negra como parte constitutiva da identidade brasileira. Nesse sentido, a dança afro-brasileira apresenta-

se como um potente instrumento pedagógico para promover reflexões críticas sobre corpo, 

ancestralidade, cultura e criação artística (Sodré, 2017; Nascimento, 2019). Do ponto de vista teórico, 

essa linguagem carrega um conjunto de saberes que articulam movimento, espiritualidade, 

musicalidade e narrativa, propondo uma concepção de corpo que ultrapassa padrões eurocêntricos 

tradicionalmente privilegiados nos currículos escolares. Autores como Ligiéro (2011) enfatiza que as 

danças de matriz africana operam como linguagens simbólicas por meio das quais comunidades negras 

elaboram modos de existir, resistir e comunicar, o que favorece uma abordagem mais plural sobre as 

artes da cena e a ampliação das referências estéticas disponíveis aos estudantes. 

No campo formativo, a inserção da dança afro-brasileira propicia aos discentes o 

desenvolvimento da sensibilidade estética, da percepção corporal e da consciência histórica. Para 

Gomes (2017), práticas pedagógicas que valorizam expressões artísticas afro-diaspóricas contribuem 

significativamente para a construção da autoestima de estudantes negros e para a desconstrução de 

estigmas raciais presentes no ambiente escolar.  

Além disso, a dança, enquanto linguagem artística, permite vivências que articulam 

corporeidade, criação e elaboração subjetiva, possibilitando que os estudantes expressem emoções, 

narrativas e pertencimentos identitários (Barbosa, 2021). Soma-se a isso a compreensão de que a dança 

afro-brasileira favorece processos pedagógicos pautados na interdisciplinaridade e na 

interculturalidade.  

O diálogo entre dança, elementos visuais, musicais e narrativos amplia o repertório sensível 

dos alunos e contribui para uma visão integrada das artes como campo de conhecimento. Assim, ao 

acolher essas práticas, a disciplina de Arte fortalece o reconhecimento das contribuições africanas e 

afro-brasileiras na formação artística do país, alinhando-se às Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais. 

Diante desse cenário, emerge a necessidade de questionar de que modo a dança afro-brasileira, 

quando trabalhada na disciplina de Arte e orientada pela Lei nº 10.639/2003, pode contribuir para a 

formação estética, crítica e identitária dos estudantes, bem como para o enfrentamento ao racismo no 

contexto escolar.  



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

Com base nesse questionamento, o objetivo geral deste estudo consiste em analisar como a 

inserção da dança afro-brasileira no ensino de Arte pode contribuir para a formação estética, crítica e 

identitária dos estudantes, promovendo práticas pedagógicas antirracistas e fortalecendo o 

reconhecimento das matrizes africanas na escola, em consonância com a Lei nº 10.639/2003. Desse 

modo, ao propor a dança afro-brasileira como conteúdo estruturante da formação artística, reafirma-se 

a importância de práticas que valorizem a diversidade cultural e promovam a construção de sujeitos 

críticos, conscientes e sensíveis às múltiplas matrizes culturais que compõem a sociedade brasileira. 

 

2 METODOLOGIA 

A presente pesquisa desenvolve-se a partir de uma abordagem qualitativa, fundamentada em 

procedimentos bibliográficos e documentais, buscando compreender a dança afro-brasileira como 

prática estética, histórica e pedagógica no contexto da disciplina de Arte. A opção pela pesquisa 

qualitativa apoia-se em Minayo (2012), que destaca sua pertinência para estudos que analisam 

significados, corporeidades, identidades e experiências culturais, dimensões que não podem ser 

reduzidas a dados numéricos. Assim, este estudo mobiliza referenciais teóricos que versam sobre 

dança, educação das relações étnico-raciais, ancestralidade, estética negra e Arte/Educação, 

articulando diferentes campos do conhecimento para sustentar o objetivo proposto. 

A investigação tem caráter eminentemente bibliográfico, com base na leitura e análise de livros, 

artigos científicos, dissertações e teses relacionados ao desenvolvimento histórico da dança afro-

brasileira, às contribuições de artistas como Eros Volúsia, Felícitas Barreto e, principalmente, 

Mercedes Baptista, bem como às discussões contemporâneas sobre educação antirracista. Para Gil 

(2002), esse tipo de estudo permite levantar, interpretar e sistematizar conhecimentos existentes acerca 

de determinado tema, favorecendo a construção de um panorama crítico sobre o objeto de pesquisa. 

Assim, autores como Ligiéro (2011), Marques (2005), Silva (2016), Gomes (2017), Sodré (2017) e 

Nascimento (2019) foram essenciais para expandir o entendimento da dança afro-brasileira enquanto 

linguagem artística e instrumento pedagógico sensível aos processos identitários de estudantes negros. 

Paralelamente, desenvolveu-se também uma pesquisa documental, voltada especialmente à 

legislação e às orientações oficiais para o ensino de Arte e para a educação das relações étnico-raciais, 

com destaque para a Lei nº 10.639/2003 e as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais (2004). Segundo Lüdke e André (1986), esse tipo de pesquisa permite 

compreender o contexto político e social que orienta determinadas práticas educativas. Ao analisar 

esses documentos, tornou-se possível identificar como o Estado brasileiro regulamenta e incentiva a 

valorização das culturas afro-brasileiras e de que maneira essa normatização dialoga com a presença 

da dança afro no currículo escolar. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

A análise do material coletado foi realizada por meio da técnica de análise de conteúdo 

temática, conforme proposição de Bardin (2016), que permite identificar sentidos recorrentes, 

organizar discursos e construir categorias que orientam a interpretação do fenômeno estudado. A partir 

desse procedimento, emergiram categorias que estruturaram a análise: o desenvolvimento histórico da 

dança afro-brasileira; suas concepções estéticas, políticas e pedagógicas; relações entre corpo, 

ancestralidade e identidade; sua contribuição para práticas antirracistas; e sua inserção no campo da 

Arte/Educação. Essas categorias possibilitaram compreender a complexidade da dança afro-brasileira 

e sua relevância na formação estética e crítica dos estudantes. 

O estudo também assume um posicionamento epistemológico comprometido com uma 

perspectiva antirracista, entendendo que discutir dança afro-brasileira no espaço escolar envolve 

reconhecer processos históricos de silenciamento e de epistemicídio das culturas negras, conforme 

argumenta Santos (2010). Nesse sentido, foram mobilizadas reflexões de autores como Hall (2003), 

hooks (2017) e Mbembe (2018), que defendem a importância de reconhecer saberes e práticas afro-

diaspóricas como legítimas produtoras de conhecimento. Tal posicionamento é fundamental para tratar 

da dança afro-brasileira não apenas como objeto estético, mas como manifestação cultural que carrega 

historicidade, espiritualidade e resistência. 

Por fim, reconhece-se que esta é uma pesquisa de caráter teórico e documental, não 

incorporando práticas empíricas como entrevistas, oficinas ou observações de campo. No entanto, essa 

opção metodológica foi necessária para construir uma análise aprofundada das bases históricas, 

conceituais e pedagógicas da dança afro-brasileira, o que permite fundamentar práticas educativas 

coerentes com a Lei nº 10.639/2003 e com as demandas da Arte/Educação contemporânea. A 

metodologia escolhida, portanto, sustenta a compreensão da dança afro-brasileira como linguagem 

artística potente na promoção da autoestima, da consciência histórica e da formação identitária de 

estudantes, contribuindo para o enfrentamento do racismo e para a construção de práticas pedagógicas 

comprometidas com a diversidade cultural brasileira. 

 

3 FUNDAMENTOS HISTÓRICOS DA DANÇA AFRO-BRASILEIRA 

A história da dança afro-brasileira no cenário artístico nacional se entrelaça à trajetória de 

mulheres pioneiras que romperam padrões estéticos hegemônicos e abriram caminhos para uma 

valorização mais profunda das matrizes africanas nas artes do corpo. Entre essas figuras de destaque 

estão Eros Volúsia e Mercedes Baptista, cujas pesquisas incorporaram a figura do orixá como eixo 

expressivo fundamental, conferindo legitimidade estética e simbólica às danças de terreiro no espaço 

cênico. Ambas se tornaram referências porque, ao estilizar suas produções coreográficas, 

reconheceram a potência cultural dos movimentos, ritmos e gestualidades oriundos das tradições afro-

brasileiras. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

A formação da dança afro-brasileira no cenário institucional remonta à criação, em 1927, da 

Escola de Danças Clássicas do Theatro Municipal do Rio de Janeiro, onde Eros Volúsia iniciou seus 

estudos e desenvolveu uma proposta de “balé brasileiro” que combinava técnica clássica com danças 

populares de matriz indígena, negra e europeia. Influenciada por artistas do teatro de revista e pela 

presença de Josephine Baker, Eros incorporou elementos afro-diaspóricos como linguagem estética e 

crítica, dando visibilidade à cultura negra em um contexto marcado por tensões raciais. 

Com o avanço da indústria cultural nas décadas seguintes, a dança afro se deslocou do âmbito 

ritual e popular para os palcos, apropriando-se de referências do rádio, do cinema e do teatro musical. 

Esse processo gerou novas formas cênicas que exigiram a sistematização de técnicas e métodos, dando 

origem ao que seria reconhecido como dança afro moderna, cuja consolidação se intensificou com a 

atuação de Mercedes Baptista nos anos 1950. 

No plano institucional, a valorização da cultura nacional também favoreceu esse movimento. 

Em 1939, Eros Volúsia foi convidada a dirigir o curso de balé do Serviço Nacional de Teatro, onde 

Mercedes iniciou sua formação em 1945. Apesar da originalidade de Eros, sua proposta não se 

consolidou plenamente por falta de um método sistematizado. 

Outra figura importante foi Felícitas Barreto, artista multifacetada que pesquisou danças 

indígenas e afrodescendentes, registrando suas investigações em obras e na criação do Ballet Folclórico 

Nacional, em 1946. Embora sua perspectiva ainda carregasse categorias como “primitivas” ou 

“exóticas”, ela reconheceu a força expressiva das tradições de matriz africana. 

Assim, as trajetórias de Eros Volúsia, Mercedes Baptista e Felícitas Barreto revelam que a 

dança afro-brasileira se constituiu por meio de diálogos interculturais, disputas estéticas e 

reelaborações constantes, contribuindo para levar aos palcos um repertório que hoje integra o 

patrimônio artístico nacional. 

Suas produções reafirmam a centralidade da cultura negra na formação da dança no Brasil e 

revelam como a estética do orixá, o batuque e as narrativas ancestrais se tornaram elementos 

estruturantes de uma arte que, antes marginalizada, passou a ocupar espaços de prestígio e criação. 

 

Em 1946 cria seu Ballet Folclórico Nacional, apresentando-se no dia 23 de outubro no Teatro 

João Caetano com as seguintes coreografias: Tabu, Macumba, Raio de Lua, Casamento de 

Zumbi, Feitiço e Yemanjá. Nesta última chocou o público dançando rodeada por negros, nua 

da cintura para cima, chegando até a ter problemas com a censura (Pereira, 2003, p. 175). 

 

A análise do percurso de Eros Volúsia e Felícitas Barreto evidencia a complexidade das relações 

entre cultura dominante e cultura subalternizada no campo da dança brasileira. Embora ambas tenham 

recorrido intensamente aos repertórios corporais de matriz africana para estruturar suas criações, suas 

montagens coreográficas revelam marcas explícitas da hierarquização racial vigente à época.  



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

Como mulheres brancas inseridas em ambientes artísticos legitimados, elas se posicionaram no 

centro das cenas e dos discursos, relegando artistas negros e negras ao plano da subordinação. Essa 

dinâmica se reproduzia tanto nos palcos quanto nas instituições culturais que frequentavam, 

demonstrando como a estética negra era valorizada, mas raramente acompanhada de reconhecimento 

para seus verdadeiros sujeitos de origem. 

Tal contexto reforça que a ascensão de artistas afrodescendentes só se tornaria possível 

mediante ocupação consciente de espaços de liderança, em um movimento político, crítico e 

organizado. Foi exatamente essa ruptura que se consolidou com a trajetória de Mercedes Baptista, 

figura que deslocou o lugar do corpo negro de objeto estético a protagonista criador de sua própria 

linguagem. Enquanto Eros e Felícitas se interessavam pelos elementos da cultura africana para 

enriquecer suas pesquisas, foi Mercedes quem estruturou de maneira sistemática o que viria a ser 

reconhecido como a identidade negra da dança afro-brasileira. 

Nascida em Campos dos Goytacazes (RJ), Mercedes mudou-se ainda jovem para o Rio de 

Janeiro, onde desempenhou diferentes funções profissionais, entre elas a de bilheteira de cinema. Esse 

contato cotidiano com as imagens cinematográficas alimentava seu desejo de ocupar os palcos. Ao 

descobrir a possibilidade de trabalhar como Girl nos teatros de revista, decidiu buscar formação na 

dança, vislumbrando um caminho para transformar seu sonho em realidade. 

O ingresso gratuito no curso ministrado por Eros Volúsia foi decisivo em sua formação. 

Mercedes rapidamente demonstrou habilidade técnica e sensibilidade artística, e não demorou para 

que começasse a se apresentar publicamente. Apesar das limitações impostas pelo racismo estrutural, 

sua presença em cena evidenciava a potência e a singularidade de sua corporificação. Esse período 

inicial de aprendizado e experimentação permitiu que ela compreendesse não apenas os códigos do 

balé clássico, mas também os limites que essa tradição impunha ao corpo negro. 

A relevância de sua trajetória é amplamente reconhecida por pesquisadores da dança. No livro 

Mercedes Baptista – A criação da identidade negra na dança, Paulo Melgaço enfatiza o caráter 

transformador de sua obra, destacando como Mercedes inaugurou, de modo consciente e politizado, 

uma estética que afirmava o corpo negro como fonte legítima de saber, técnica e criação artística. Sua 

atuação rompeu com a prática recorrente de apropriação sem reconhecimento e consolidou um 

paradigma no qual a dança afro-brasileira passou a ser compreendida como linguagem autônoma, 

fundamentada em ancestralidade, religiosidade e resistência. 

Enquanto artistas como Eros Volúsia e Felícitas Barreto trabalhavam com danças 

afrodescendentes a partir de uma perspectiva externa, Mercedes Baptista deslocou esse eixo ao 

construir uma pedagogia e uma estética conduzidas por uma artista negra. Sua atuação marca o 

momento em que a dança afro-brasileira passa a ser elaborada a partir de experiências, significados e 

reivindicações próprias da população negra. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

Sua trajetória também se inscreve na luta por representatividade nas artes cênicas. Em 1948, ao 

ingressar no Corpo de Baile do Theatro Municipal — mesmo enfrentando racismo institucional durante 

o processo seletivo — Mercedes tornou-se, junto a Raul Soares, uma das primeiras artistas negras a 

integrar oficialmente a companhia, embora continuasse sendo marginalizada nas coreografias. 

A aproximação com o Teatro Experimental do Negro (TEN), fundado por Abdias do 

Nascimento, fortaleceu sua autoestima, sua consciência política e sua afirmação do corpo negro como 

produtor de arte. No TEN, Mercedes desenvolveu pesquisas sobre movimentos de matriz africana e, 

em 1950, teve contato com Katherine Dunham, cuja influência metodológica foi decisiva. Selecionada 

para estudar nos Estados Unidos, ampliou sua formação técnica e estética. 

De volta ao Brasil, encontrou no candomblé especialmente nas performances ritualísticas 

difundidas por Joãozinho da Goméia um campo de inspiração para integrar técnica moderna, 

ancestralidade e expressões corporais negras. Dessa síntese, elaborou a linguagem que passou a 

denominar dança afro-brasileira, afirmando um método próprio e inaugurando um marco cultural e 

político para a arte negra no país. 

Como bailarina, professora e coreógrafa, Mercedes Baptista abriu caminhos para gerações 

futuras, ao afirmar que o corpo negro possui história, memória e potência próprias dentro da dança. 

Sua obra tornou-se referência para escolas, companhias e movimentos culturais que buscam 

reconhecer e valorizar as matrizes afro-brasileiras na produção artística nacional. A síntese de sua 

trajetória revela não apenas sua genialidade técnica, mas sua contribuição ética, política e estética para 

a construção de uma arte comprometida com a dignidade e visibilidade da população negra no Brasil. 

 

Mercedes Baptista propôs uma leitura peculiar, da cultura afro-brasileira e situou a dança afro 

em novas bases. Mais uma vez o termo se redefiniu. A dança afro de Mercedes Baptista 

configurou-se como uma prática, um estilo, um repertório de passos e danças em ruptura com 

o balé clássico e completamente identificado com os novos parâmetros da dança moderna, mas 

tendo como referência a tradição africana tal qual se configurava no Brasil. O material 

trabalhado Mercedes Baptista diferia daquele trabalhado por Dunham, já que as danças 

praticadas no Brasil, não condiziam exatamente com a tradição afro-caribenha (Monteiro, 

2011, p.10). 

 

Mercedes Baptista, após retornar ao Brasil e consolidar sua pesquisa estética, criou espaços 

para desenvolver e ensinar uma concepção de dança que unia balé clássico, dança moderna e elementos 

afro-brasileiros. Na Gafieira Estudantina Musical, reuniu homens e mulheres negros e iniciou um 

trabalho de formação que visava não apenas ao ensino técnico, mas à criação de um corpo artístico 

capaz de expressar, no palco, a potência da estética negra. 

Em 1952, o grupo amadureceu por meio de pequenas apresentações, e, no ano seguinte, foi 

fundada a companhia profissional Balé Folclórico Mercedes Baptista, composta exclusivamente por 

artistas negros e mestiços — uma iniciativa pioneira que, como destaca Melgaço (2007), buscava 

afirmar a legitimidade da estética afro-brasileira em um cenário dominado pelo eurocentrismo. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

A pedagogia de Mercedes articulava disciplina técnica e afirmação identitária. Suas aulas 

seguiam a estrutura tradicional do balé e da dança moderna, mas incorporavam gestualidades 

inspiradas em rituais afro-brasileiros, especialmente do candomblé. Com isso, desenvolveu uma 

metodologia própria que fortalecia a expressividade, a presença cênica e a construção de um repertório 

específico para a dança afro-brasileira. 

Mais que inovadora no campo estético, Mercedes foi pesquisadora e formuladora de códigos 

corporais baseados nos movimentos dos orixás, articulando ancestralidade africana e formação 

acadêmica. Sua obra constituiu um sistema coerente de ensino e afirmou politicamente o lugar da 

cultura afrodescendente na arte brasileira. Assim, sua relevância é estética, pedagógica, política e 

histórica. Ao enfrentar a invisibilização de artistas negros, formou gerações de bailarinos, estruturou 

uma linguagem própria e consolidou a dança afro como campo legítimo de criação e resistência cultural 

no Brasil. 

 

4 A DANÇA AFRO-BRASILEIRA NA ARTE/EDUCAÇÃO 

A presença da dança no contexto educacional tem deixado de ser tratada como simples 

complemento estético para assumir o lugar de linguagem constitutiva da experiência humana. No 

campo da Arte/Educação, essa mudança de perspectiva reforça que o movimento é uma forma legítima 

de produzir sentidos, elaborar emoções e construir conhecimento.  

A dança, entendida como expressão vital e interação social, favorece processos amplos de 

desenvolvimento e amplia as possibilidades de leitura do mundo. Isso dialoga diretamente com o que 

afirma Verderi (1998, p. 38), ao destacar que “a dança é muito mais do que sua própria palavra inspira. 

Ela deve ser descoberta, vivenciada, pensada e sentida”, ressaltando seu caráter sensível, reflexivo e 

investigativo. 

Ao relacionarmos dança e aprendizagem, torna-se imprescindível considerar o papel da 

percepção e da experiência corporal na construção do conhecimento. A educação contemporânea, 

especialmente a que se dedica às linguagens artísticas, exige práticas que promovam não apenas 

conteúdos conceituais, mas também modos de interagir, sentir e compreender o processo educativo. 

Assim, inserir a dança no currículo não significa apenas ensinar técnicas, mas criar um ambiente onde 

a corporeidade se torna parte ativa da aprendizagem, mobilizando atenção, memória, sensibilidade, 

criatividade e crítica. 

Nesse contexto, o trabalho com danças de matriz afro-brasileira nas escolas ganha centralidade, 

sobretudo quando pensamos na necessidade de práticas pedagógicas comprometidas com a valorização 

das culturas populares e com a educação das relações étnico-raciais. Estudar e vivenciar essas danças 

possibilita aos estudantes reconhecer elementos culturais que fazem parte de suas histórias e territórios, 

fortalecendo vínculos identitários e ampliando sua compreensão sobre a diversidade cultural brasileira. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

Ao resgatar origens e memórias, os alunos encontram também caminhos para afirmar-se como sujeitos 

históricos e sociais. 

 

A dança afro deve ser compreendida como um espaço de expressão criativa e de protagonismo, 

possibilitando que os sujeitos construam suas próprias narrativas corporais. Trata-se de uma 

prática em que a ludicidade, a criatividade e a imaginação atuam como elementos centrais, 

impulsionando experiências pedagógicas que respeitam as singularidades, as histórias de vida, 

as culturas, os corpos e as limitações individuais. Ao valorizar essas dimensões, a dança afro 

reafirma sua potência histórica e cultural, promovendo uma educação que dialoga com 

identidades e ancestralidades (Rocha et al., p.5, 2025). 

 

Marques (2005, p. 47) evidencia que a dança, ao abordar questões étnicas, permite 

problematizar preconceitos, localizar sua formação histórica e transformar o espaço escolar em 

ambiente de diálogo e cooperação. Para a autora, as danças não pertencem naturalmente a uma única 

etnia; elas são aprendidas, produzidas e ressignificadas nas relações sociais.  

Dessa maneira, as danças de matriz africana apresentam uma ampla diversidade de expressões, 

o que exige compreender, antes de tudo, a qual manifestação estamos nos referindo. Nesse sentido, é 

pertinente recorrer a Silva (2016), que concebe a dança no universo da cultura negra como um corpo 

situado no limiar, atravessado por encruzilhadas e múltiplas possibilidades de significação. Este corpo, 

 

[...] tem seu sentido entre o jogo, a performance e o ritual. Pois são manifestações que 

reatualizam todo um saber filosófico africano (mais especificamente banto, no caso dessas 

manifestações), que baseia-se na ideia de que a força vi tal se recria no movimento que mantêm 

ligado o presente e o passado, o descendente e seus antepassados (SILVA, 2016, p. 03). 

 

Apreciar, contextualizar e criar danças de diferentes matrizes culturais torna-se estratégia 

potente para discutir discriminações e evitar a reprodução de representações negativas de gênero, raça 

ou origem cultural. No campo da Arte/Educação, isso reforça que a criação artística é sempre processo 

cultural, situado e politizado. 

Quando os alunos vivenciam práticas corporais afro-brasileiras, são convidados a reconhecer, 

transformar e valorizar seus modos de mover-se. Esses processos fortalecem a autonomia, ajudam a 

desconstruir estereótipos sobre corpos negros, ampliam esquemas corporais e contribuem para que 

enfrentem preconceitos internalizados ou socialmente impostos. A cultura popular, nesse sentido, 

oferece suporte para a construção da identidade e da cidadania, pois situar-se culturalmente é também 

afirmar-se politicamente. 

Marques (2005, p. 56) reforça que desenvolver uma postura crítica diante das danças 

aprendidas ou criadas a partir de tradições culturais amplia nossa percepção sobre as contribuições das 

diferentes etnias na formação do Brasil. Ao refletir sobre aquilo que cada grupo carrega em seus gestos, 

ritmos e memórias, a criação em dança torna-se espaço para reconhecer histórias, escolhas e 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

pertencimentos em uma sociedade global marcada por desigualdades, hibridismos e disputas 

simbólicas. 

Para a Arte/Educação, compreender a dança no contexto da cultura brasileira implica tematizar 

suas origens, seus sentidos e seus símbolos. Essa abordagem fortalece a consciência sobre identidades 

individuais e coletivas, oferecendo subsídios para o exercício da cidadania. É preciso, entretanto, 

considerar que determinadas manifestações utilizam códigos estéticos e simbólicos específicos, nem 

sempre de fácil leitura para quem não pertence àquela tradição. Isso exige do educador sensibilidade, 

pesquisa e responsabilidade para mediar processos de estudo e criação, respeitando princípios éticos e 

culturais das comunidades que originam essas danças. 

A presença da dança no contexto educacional tem deixado de ser tratada como simples 

complemento estético para assumir o lugar de linguagem constitutiva da experiência humana. No 

campo da Arte/Educação, essa mudança de perspectiva reforça que o movimento é uma forma legítima 

de produzir sentidos, elaborar emoções e construir conhecimento. A dança, entendida como expressão 

vital e interação social, favorece processos amplos de desenvolvimento e amplia as possibilidades de 

leitura do mundo. Isso dialoga diretamente com o que afirma Verderi (1998, p. 38), ao destacar que “a 

dança é muito mais do que sua própria palavra inspira. Ela deve ser descoberta, vivenciada, pensada e 

sentida”, ressaltando seu caráter sensível, reflexivo e investigativo. 

Ao relacionarmos dança e aprendizagem, torna-se imprescindível considerar o papel da 

percepção e da experiência corporal na construção do conhecimento. A educação contemporânea, 

especialmente a que se dedica às linguagens artísticas, exige práticas que promovam não apenas 

conteúdos conceituais, mas também modos de interagir, sentir e compreender o processo educativo. 

Assim, inserir a dança no currículo não significa apenas ensinar técnicas, mas criar um ambiente onde 

a corporeidade se torna parte ativa da aprendizagem, mobilizando atenção, memória, sensibilidade, 

criatividade e crítica. Nesse sentido, trabalhar com linguagens corporais amplia a leitura de mundo dos 

estudantes, enfatizando que o corpo é matéria de conhecimento e mediação cultural. 

Nesse contexto, o trabalho com danças de matriz afro-brasileira nas escolas ganha centralidade, 

sobretudo quando pensamos na necessidade de práticas pedagógicas comprometidas com a valorização 

das culturas populares e com a educação das relações étnico-raciais. Estudar e vivenciar essas danças 

possibilita aos estudantes reconhecer elementos culturais que fazem parte de suas histórias e territórios, 

fortalecendo vínculos identitários e ampliando sua compreensão sobre a diversidade cultural brasileira. 

Ao resgatar origens e memórias, os alunos encontram também caminhos para afirmar-se como sujeitos 

históricos e sociais. Como reforçam Rocha et al. (2025), a dança afro-brasileira se constitui como 

espaço de expressão criativa e de protagonismo, permitindo que os estudantes construam suas próprias 

narrativas corporais a partir da ludicidade, da imaginação e da valorização das singularidades. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

A dança afro-brasileira, quando inserida pedagogicamente, deve ser compreendida como um 

território que articula estética, ancestralidade, política e criação. Seus movimentos dialogam com 

histórias de resistência, com cosmologias africanas e com modos de organizar o corpo no mundo. Para 

Marques (2005, p. 47), quando a dança aborda questões étnicas, abre-se a possibilidade de 

problematizar preconceitos, localizar sua formação histórica e transformar o espaço escolar em um 

ambiente de diálogo e cooperação. A autora afirma que as danças não pertencem naturalmente a uma 

etnia específica, mas circulam, são aprendidas e ressignificadas nas relações sociais. 

As danças de matriz africana apresentam uma ampla diversidade de expressões, o que exige 

compreender, antes de tudo, a qual manifestação estamos nos referindo. Silva (2016) contribui para 

essa reflexão ao conceber a dança no universo da cultura negra como um corpo limiar, atravessado por 

encruzilhadas e múltiplas possibilidades de significação. Para o autor, esse corpo “tem seu sentido 

entre o jogo, a performance e o ritual [...], manifesta um saber filosófico africano que se recria no 

movimento e mantém ligados o presente e o passado, o descendente e seus antepassados” (Silva, 2016, 

p. 3). Assim, cada gesto das danças afro-brasileiras expressa uma compreensão de mundo que integra 

espiritualidade, identidade e memória coletiva. 

No âmbito da Arte/Educação, apreciar, contextualizar e criar danças de diferentes matrizes 

culturais torna-se uma estratégia potente para discutir discriminações e evitar a reprodução de 

representações negativas de gênero, raça ou origem cultural. Tal abordagem reforça que a criação 

artística é sempre um processo cultural situado, atravessado por dimensões políticas e históricas. 

Quando os alunos vivenciam práticas corporais afro-brasileiras, são convidados a reconhecer, 

transformar e valorizar seus modos de mover-se. Esses processos fortalecem a autonomia, ajudam a 

desconstruir estereótipos sobre corpos negros, ampliam esquemas corporais e contribuem para que 

enfrentem preconceitos internalizados ou socialmente impostos. A cultura popular, nesse sentido, 

oferece suporte para a construção da identidade e da cidadania, pois situar-se culturalmente é também 

afirmar-se politicamente. 

Desenvolver práticas de dança afro-brasileira na escola envolve também considerar a dimensão 

estética e filosófica dessas expressões. Como apontam estudiosos da cultura afro-diaspórica, os 

princípios do movimento afro-brasileiro – circularidade, polirritmia, relação com a terra, diálogo 

corporal e vitalidade – constituem modos próprios de compreender o corpo e sua potência criadora 

(Oliveira, 2012). Estes princípios não apenas orientam o movimento, mas também ensinam sobre 

coletividade, pertencimento e respeito aos ciclos da vida. Quando integrados às práticas pedagógicas 

de dança, favorecem processos formativos que reconhecem pluralidades e estimulam a criação 

espontânea e crítica. 

Entender a dança afro-brasileira como prática educativa também é perceber que ela atua na 

construção da consciência rítmica e da musicalidade dos estudantes. Os ritmos provenientes das 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

tradições afro-brasileiras – como os toques do candomblé, o maracatu, o coco e o samba de roda – 

instauram uma relação sensorial entre corpo e sonoridade que contribui para o desenvolvimento de 

habilidades cognitivas e motoras. Fonseca (2004) destaca que o ritmo organiza a experiência e, quando 

trabalhado na escola, estimula no estudante a percepção do tempo, das recorrências sonoras e dos 

padrões de movimento, potencializando formas mais amplas de aprendizado. 

Além disso, a dança afro-brasileira desempenha um papel essencial na educação das relações 

étnico-raciais. Gomes (2017) afirma que a valorização da cultura negra no ambiente escolar contribui 

para a construção da autoestima de estudantes negros e para a desconstrução de visões estigmatizadas 

sobre identidades afrodescendentes. Ao vivenciarem movimentos que afirmam força, ancestralidade e 

energia vital, crianças e jovens encontram novas possibilidades de se relacionar com seus corpos e 

histórias. Para Nogueira (2020), práticas corporais que mobilizam ancestralidade negra tendem a 

reduzir tensões subjetivas e a fortalecer vínculos comunitários, tornando a escola espaço de afirmação 

e não de apagamento cultural. 

A inserção crítica da dança afro-brasileira também provoca reflexões importantes entre 

estudantes não negros, contribuindo para a construção de uma postura antirracista, essencial para uma 

educação democrática. Cavalleiro (2001) enfatiza que a escola deve ser o lugar onde o racismo é 

enfrentado, e não reproduzido; nesse sentido, a dança funciona como importante ferramenta para o 

desenvolvimento da empatia, da sensibilidade e da valorização da diversidade cultural. 

Por fim, ensinar danças afro-brasileiras requer do educador uma postura ética, investigativa e 

culturalmente responsável. Como lembra Hall (2003), as identidades culturais são continuamente 

construídas e disputadas. Portanto, mediar práticas corporais afro-brasileiras significa reconhecer seus 

vínculos territoriais, religiosos e comunitários, evitando simplificações e apropriações indevidas. 

Strazzacappa e Morandi (2006) reforçam que a educação em dança deve respeitar códigos específicos, 

compreendendo tanto os movimentos quanto os sentidos que eles carregam. Assim, o ensino de dança 

afro-brasileira somente cumpre sua função educativa quando articula conhecimento técnico, respeito 

cultural, pesquisa e diálogo com as comunidades responsáveis pela preservação dessas tradições. 

 

5 CONCLUSÃO 

A análise realizada ao longo deste estudo evidencia que a dança afro-brasileira constitui uma 

linguagem artística de profundo valor educativo, histórico e político, capaz de ampliar 

significativamente a formação estética e identitária dos estudantes no contexto da disciplina de Arte. 

Ao reconhecer a centralidade das matrizes africanas na constituição do patrimônio cultural brasileiro, 

o trabalho com a dança afro nas escolas reafirma a necessidade de práticas pedagógicas que valorizem 

a diversidade, enfrentem o racismo e promovam o fortalecimento da autoestima e da consciência 

histórica de crianças e jovens, especialmente aqueles pertencentes à população negra. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

Os fundamentos históricos apresentados com destaque para as contribuições de Eros Volúsia, 

Felícitas Barreto e, sobretudo, Mercedes Baptista demonstram que a dança afro-brasileira não é apenas 

resultado de processos estéticos, mas de longas trajetórias de resistência, afirmação e criação artística 

negra no Brasil. Esses percursos revelam que a dança afro, ao ser incorporada ao campo educativo, 

amplia repertórios simbólicos, rompe com a hegemonia eurocêntrica dos currículos e fortalece a 

presença das expressões afro-diaspóricas no ambiente escolar. 

No campo da Arte/Educação, constatou-se que o ensino da dança afro-brasileira contribui para 

o desenvolvimento da sensibilidade estética, da percepção corporal, da criatividade e do pensamento 

crítico, articulando corpo, movimento e memória ancestral. Suas práticas possibilitam vivências que 

integram ludicidade, expressividade, identidade e pertencimento, constituindo-se como ferramenta 

potente para a educação das relações étnico-raciais e para a construção de práticas pedagógicas 

antirracistas. 

Assim, conclui-se que inserir a dança afro-brasileira no ensino de Arte significa não apenas 

cumprir a legislação vigente, mas também promover um currículo mais justo, plural e comprometido 

com a dignidade das culturas negras. A ampliação de pesquisas, formações docentes e práticas 

escolares que valorizem essas linguagens é fundamental para que a escola se consolide como espaço 

de reconhecimento, criação e transformação social. Nesse sentido, a dança afro-brasileira, em sua 

dimensão estética, histórica e política, reafirma-se como caminho potente para a construção de uma 

educação democrática, intercultural e antirracista. 

 

  



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

REFERÊNCIAIS 

 

BARBOSA, Ana Mae. A Imagem no Ensino da Arte. São Paulo: Perspectiva, 2021. 

 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 2016. 

 

CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, preconceito e 

discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2001. 

 

FONSECA, Joaquim. Ritmo e movimento: estudos sobre corporalidade e musicalidade. Rio de 

Janeiro: Rocco, 2004. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra, 1996. 

 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2002. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação, Raça e Gênero: relações étnico-raciais na escola. Petrópolis: 

Vozes, 2017. 

 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: Vozes, 2017. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 10. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: WMF 

Martins Fontes, 2017. 

 

LABAN, Rudolf. Domínio do movimento. São Paulo: Summus, 1978. 

 

LIGIÉRO, Zeca. Corpo a Corpo: estudos das performances afro-brasileiras. Rio de Janeiro: 

Garamond, 2011. 

 

LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli. Pesquisa em educação: abordagens qualitativas. São Paulo: EPU, 

1986. 

 

MARQUES, Isabel. Dançando na escola. São Paulo: Cortez, 2005. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N-1 Edições, 2018. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. São 

Paulo: Hucitec, 2012. 

 

MONTEIRO, Marianna. F. M.. Dança Afro: Uma Dança Moderna Brasileira. In: NORA, Sigrid e 

SPANGHERO, Maíra. (Org.). Húmus 4. Caxias do Sul: Lorigraf, 2011, v. , p. 51-59. 

 

NASCIMENTO, Elisa. O Sortilégio da Cor: identidade, raça e gênero no Brasil. São Paulo: Selo 

Negro, 2019. 

 

NOGUEIRA, Ana Paula. Corpo, ancestralidade e educação antirracista. Salvador: EDUFBA, 

2020. 

 

OLIVEIRA, Marília. Estéticas da diáspora africana no corpo em movimento. Belo Horizonte: 

Mazza, 2012. 



 

 Conhecimento em Rede: Explorando a Multidisciplinaridade 3ª Edição 

A DANÇA AFRO-BRASILEIRA COMO PRÁTICA PEDAGÓGICA ANTIRRACISTA NAS AULAS DE ARTE 

PEREIRA, Roberto. Formação do Balé Brasileiro: Nacionalismo e Estilização: Rio de Janeiro, 

Fundação Getúlio Vargas, 2003 

 

ROCHA, Luis Félix de Barros Vieira et al. A dança afro-brasileira como ferramenta de 

empoderamento do corpo infantojuvenil. Revista AREV, v. 7, n. 9, p. 229-?, 2025. DOI: 

https://doi.org/10.56238/arev7n9-229. Submetido em: 24 ago. 2025. Publicado em: 24 set. 2025. 

 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. São Paulo: 

Cortez, 2010. 

 

SANTOS, Joel Rufino. Corpo negro em movimento: cultura e resistência. Rio de Janeiro: Pallas, 

2018. 

 

SILVA, Antonio. Dança e cultura negra: corpo-limiar e ancestralidade. Recife: EdUFPE, 2016. 

 

SILVA, Renata de Lima. Corpo Limiar e Encruzilhadas: a dança no contexto da cultura negra. 

VI Congresso de Pesquisa e Pós-graduação em Artes Cênicas, 2016. 

 

SODRÉ, Muniz. A verdade seduzida: por um conceito de cultura no Brasil. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves, 2017. 

 

STRAZZACAPPA, Marisa. Corpo, dança e educação. Campinas: Papirus, 2001. 

 

VERDERI, Érica Beatriz Lemes Pimentel. Dança na escola. 2. ed. Rio de Janeiro: Sprint, 2000. 119 

p. ISBN 8573320664. 

 

https://doi.org/10.56238/arev7n9-229

