
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 1 

“É NECESSÁRIO TRANSGREDIR” DECOLONIALIDADE E QUESTÕES DE 

SEXUALIDADE ENTRE NEGROS DE COMUNIDADES QUILOMBOLAS NA 

AMAZÔNIA: SOB O OLHAR DA FILOSOFIA DUSSELIANA 

 

"IT IS NECESSARY TO TRANSGRESS" DECOLONIALITY AND ISSUES OF 

SEXUALITY AMONG BLACK PEOPLE FROM QUILOMBOLA COMMUNITIES IN THE 

AMAZON: UNDER THE PERSPECTIVE OF DUSSELIAN PHILOSOPHY 

 

"ES NECESARIO TRANSGREDIR" DESCOLONIALIDAD Y CUESTIONES DE 

SEXUALIDAD ENTRE LAS PERSONAS NEGRAS DE LAS COMUNIDADES 

QUILOMBOLAS EN LA AMAZONÍA: DESDE LA PERSPECTIVA DE LA FILOSOFÍA DE 

DUSSEL 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n10-302 

 
Data de submissão: 01/10/2025 Data de publicação: 31/10/2025 

 

Danilo Nascimento dos Anjos 

Mestre em Estudos Antrópicos na Amazônia 

Instituição: Universidade Federal do Pará (UFPA) 

E-mail: danntitancab2017@gmail.com 

 

João Batista Santago Ramos 

Doutor em Filosofia 

Instituição: Universidade do Porto - Portugal 

E-mail: joao.batistasantiagoramos@gmail.com 

 

Micheli dos Anjos Reis 

Mestranda em Estudos Antrópicos na Amazônia 

Instituição: Universidade Federal do Pará 

E-mail: michelidosan3617@gmail.com 

 

RESUMO  

Este artigo analisa as questões de sexualidade entre negros de comunidades quilombolas na Amazônia 

a partir da filosofia da libertação de Enrique Dussel. Busca compreender como a colonialidade do 

poder e do saber impacta as construções de gênero e corpo nesses territórios e de que modo as 

comunidades elaboram práticas e discursos de resistência e ressignificação. A pesquisa, de abordagem 

qualitativa e inspiração bibliográfica e referenciais teóricos decoloniais. À luz da ética da libertação 

dusseliana, evidencia-se que a sexualidade quilombola amazônica se configura como espaço de 

afirmação de subjetividades e de superação da lógica moderna-colonial, reafirmando o corpo negro 

como território de dignidade, afetividade e ancestralidade. 

 

Palavras-chave: Decolonialidade. Filosofia da Libertação. Quilombos. Sexualidade. Amazônia. 

 

ABSTRACT 

This article analyzes issues of sexuality among Black people in Amazonian quilombola communities 

from the perspective of Enrique Dussel’s philosophy of liberation. The study seeks to understand how 

the coloniality of power and knowledge shapes gender and body constructions in these territories and 

how communities develop practices of resistance and re-signification. Based on qualitative and 

https://doi.org/10.56238/arev7n10-302


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 2 

ethnographic approaches and decolonial theoretical frameworks, the research highlights that 

Amazonian quilombola sexuality represents a space for the affirmation of subjectivities and the 

overcoming of modern-colonial logic, reaffirming the Black body as a territory of dignity, affection, 

and ancestry. 

 

Keywords: Decoloniality. Philosophy of Liberation. Quilombos. Sexuality. Amazon. 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza las cuestiones de sexualidad entre los negros de las comunidades quilombolas en 

la amazonía a partir de la filosofía de la liberación de enrique dussel. busca comprender cómo la 

colonialidad del poder y del saber impacta las construcciones de género y cuerpo en estos territorios y 

de qué manera las comunidades elaboran prácticas y discursos de resistencia y resignificación. la 

investigación tiene un enfoque cualitativo e inspiración bibliográfica y en referentes teóricos 

decoloniales. a la luz de la ética de la liberación dusseliana, se evidencia que la sexualidad quilombola 

amazónica se configura como espacio de afirmación de subjetividades y de superación de la lógica 

moderno-colonial, reafirmando el cuerpo negro como territorio de dignidad, afectividad y 

ancestralidad. 

 

Palabras clave: Decolonialidad. Filosofía de la Liberación. Quilombos. Sexualidad. Amazonía. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 3 

1 INTRODUÇÃO 

A história das populações negras no Brasil está profundamente marcada pela colonialidade, um 

sistema que ultrapassou os limites da dominação política e econômica, estendendo-se aos modos de 

pensar, sentir e existir. No contexto amazônico, as comunidades quilombolas configuram-se como 

expressões vivas de resistência e ancestralidade, preservando saberes, espiritualidades e modos de vida 

que desafiam a lógica moderna-colonial. No entanto, essas comunidades ainda enfrentam a 

permanência de estruturas simbólicas e morais herdadas do colonialismo, especialmente nas formas 

de compreender o corpo, o gênero e a sexualidade. 

A colonização da sexualidade, conforme argumenta María Lugones (2008), constituiu um dos 

pilares da dominação moderna: ela naturalizou hierarquias entre os corpos, impondo padrões 

eurocêntricos de desejo, moralidade e gênero que desumanizaram o corpo negro. No caso das 

populações quilombolas, essa imposição significou a negação de suas expressões eróticas, espirituais 

e afetivas, reduzindo o corpo negro à animalidade ou ao pecado, ao mesmo tempo em que o 

expropriava de sua potência simbólica e política. Assim, compreender as vivências de sexualidade 

entre negros quilombolas na Amazônia exige uma leitura que ultrapasse a racionalidade ocidental e 

recupere as dimensões éticas, culturais e existenciais desses corpos e territórios. 

Nesse horizonte, a filosofia da libertação de Enrique Dussel oferece uma perspectiva fecunda. 

Ao propor uma ética que parte da “exterioridade do outro” – isto é, da voz e da experiência dos sujeitos 

oprimidos –, Dussel (2002) convida a repensar a condição humana desde aqueles que foram 

historicamente negados pela modernidade. A partir dessa ótica, a sexualidade quilombola pode ser 

compreendida como espaço de revelação ética e política, em que o corpo negro se afirma como 

território de dignidade, resistência e libertação. 

A escolha do recorte amazônico justifica-se pela singularidade histórica e cultural desses 

quilombos, que reúnem heranças africanas, indígenas e ribeirinhas em um contexto ecológico e 

simbólico próprio. Essa pluralidade torna o território amazônico um campo privilegiado para pensar 

uma filosofia da libertação enraizada na realidade latino-americana e afrodescendente. Além disso, o 

estudo busca contribuir para o debate contemporâneo sobre decolonialidade, corpo e ética, 

reconhecendo as comunidades quilombolas como produtoras legítimas de saber e de filosofia. 

Desse modo, este trabalho propõe um diálogo entre a filosofia de Enrique Dussel e as 

epistemologias quilombolas amazônicas, tomando a sexualidade como categoria central de análise e 

libertação. O que se pretende é mostrar que o corpo negro, historicamente silenciado pela 

colonialidade, pode ser reconfigurado como espaço ético, espiritual e político — um corpo que pensa, 

sente e liberta. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 4 

Os Povos e Comunidades Tradicionais são “grupos culturalmente diferenciados e que se 

reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização social”. Esses referidos grupos 

“ocupam e usam territórios e recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, 

religiosa, ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos 

pela tradição” (Brasil, 2007). 

A referida assertiva acima nos coloca na direção de pensar processos de libertação a partir de 

uma visão decolonial que nos permite construir um olhar do Outro, com o Outro com base em visões 

epistemológicas pluriversais. “Estas assentam-se em sujeitos, conhecimentos e práticas que foram 

invisibilizados, subalternizados e negados pela violência da colonização e da pós- colonização” (Silva, 

2020, p.01). 

Podemos dizer que Filosofia da Libertação de Dussel “rompe com essa lógica totalitária da 

identidade-diferença e traz o discurso da distinção-convergência, com base no conceito de alteridade, 

onde o Outro é pensado fora do sistema, da totalidade. Com isso, há o reconhecimento do Outro como 

Outro, como ele é, distinto” (Oliveira e Ramos, 2020, p.58). Em termos de Libertação na perspectiva 

Dussseliana, o desafio é assumir uma epistemologia que se distancie de uma forma de pensar que 

menospreza o diferente, que diminui o que foi colocado e mantido na periferia por muito tempo. 

A decolonialidade, inegavelmente, é expressão de uma concepção de mundo pautado na 

filosofia da libertação, que tem em Enrique Dussel um dos precursores de um debate que assume a 

Filosofia, a Ética e a Ciência como forças motrizes para pensar processos de libertação dos grupos, 

historicamente, excluídos, dentre os quais destacamos os descendentes dos negros escravizados. 

O objetivo do pensamento decolonial é incorporar “o pensamento dos povos originários 

(índios) e de diáspora forçada (negros)” como epistemologias legítimas para a cultura dos povos 

colonizados” (Costa Neto, 2016, p.51). Já de acordo com Reis e Andrade (2018, p.5) “Trata-se, por 

conseguinte, de conceder voz às narrativas oriundas de experiências históricas vivenciadas localmente 

pelos povos subalternizados na situação colonial”. E essa é nossa tarefa enquanto jovem pesquisador, 

o de “dar voz” ao Outro silenciado pela cultura alheia.  

Em termos de Libertação na perspectiva dusseliana, o desafio é assumir uma epistemologia que 

se distancie de uma forma de pensar que menospreza o diferente, que diminui o que foi colocado e 

mantido na periferia por muito tempo. O esforço da ciência e de uma filosofia latino-americana é, 

justamente, trazer à tona as práticas decoloniais de uma comunidade tradicional como exercício capaz 

de enxergar, de se relacionar com o Outro, abrir as portas das mentalidades para que os modos de 

existir, não aqueles imputados historicamente, possam se manifestar no Outro e em nós, de tal modo 

que, produzindo conhecimento na Amazônia e em um programa que assume a diversidade que 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 5 

estrutura essa grande territorialidade, possamos também nos reinventar enquanto pesquisadores e 

enquanto universidade.  

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

2.1 A COLONIZAÇÃO DA SEXUALIDADE 

O descobrimento da América, ou melhor dizendo, a invasão europeia nas terras do Novo 

Mundo, trouxe inúmeras mudanças para a então organização social que já habitava o território. Os 

povos nativos, erroneamente nomeados de índios, eram constituídos por características próprias, como 

já sabemos, não era só uma comunidade ameríndia que morava na recente descoberta portuguesa, mas 

sim vários grupos com culturas e tradições já consolidadas. 

Por conseguinte, o contato com a cultura europeia foi tudo, menos pacífico, as imposições dos 

portugueses e espanhóis foram marcadas por violência, intolerância e preconceito com aquilo que por 

eles foi tido como diferente, anormal. Os povos americanos originários sofreram com o processo de 

colonização, e o preço que pagaram foi muito alto, sem ter escolha, foram massacrados e passaram por 

um apagamento cultural que quase extinguiu milhares de indivíduos, inviabilizando suas 

individualidades. 

A religião, mais especificamente, o cristianismo foi um dos principais propulsores desse 

apagamento social. Sendo assim, conforme salienta Schmitz (2023, p. 202), “as ideias de raça, gênero 

e classe foram sendo construídas junto da moral judaico-cristã que corroborou para que uma estrutura 

de poder e saber e de controle de corpos, sexualidades e intimidades fosse engendrada”. Tal estrutura 

foi diretamente influenciada por preceitos religiosos que ignoravam os preceitos que já existiam nas 

religiões dos povos originários. 

Correlato a isso, Medeiros e Jucá (2016, p. 668) afirmam que “enquanto que os europeus 

concebiam a nudez como fonte de pecado, os habitantes da América possuíam outra concepção acerca 

do corpo e da sexualidade. Logo, esses povos foram acusados pela cultura pudica daquele continente 

de serem demônios”. Para os indígenas, a nudez não era um problema, pelo contrário, seria como Adão 

e Eva no paraíso, sem maldade ou desejo. Além disso, os autores ainda comentam que essa visão do 

corpo e sexo estava ligada ao pensamento medieval, em que relacionava o sexo apenas a fins 

matrimoniais e conceptivos. 

Sempre é válido lembrar da Carta de Pero Vaz de Caminha, escrita em 1500, um registro 

histórico dos primeiros contatos dos portugueses com os povos nativos. Destaca-se o espanto que o 

religioso demonstra com os hábitos e costumes dos “índios”, vistos como selvagens e sem modos, 

expondo seus corpos sem vergonha ou timidez, com a mesma inocência que mostravam seus rostos. A 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 6 

nudez não era vista como característica identitária dos nativos pelos portugueses, mas sim como um 

indicativo de inferioridade ao padrão europeu. 

Partindo desse pressuposto, os europeus com o pretexto de serem mais civilizados, acabaram 

por tomar o Novo Continente como sua propriedade, tomando posse de tudo que havia no território, 

incluíndo os habitantes pioneiros. Os corpos indígenas passaram a pertencer ao europeu, sua 

sexualidade foi suprimida e moldada, o sexo foi utilizado para conceber novos habitantes, sendo 

consensual ou não. “A sexualidade feminina não era considerada e ao homem era assegurado o direito 

de exercer livremente sua prática heterossexual”. (idem)  

Diante disso, no contexto brasileiro, a imagem e a população do país foi sendo gerada, segundo 

Rago (1997, p. 61), “nesses traços que se constituíram nos primórdios, nas relações primárias que se 

estabeleceram na infância do Brasil, quando chegaram os primeiros conquistadores e iniciou-se o 

processo de miscigenação racial”. Os povos nativos foram os primeiros a participarem desse processo, 

sem terem o direito de escolha ou um pedido de permissão, obviamente. Dessa forma, como salientam 

Anjos e Ramos (2024, p. 62), “a imagem estigmatizada e reducionista das comunidades nativas passa 

a ser concebida trazendo o retrato estereotipado que ainda insiste em ser disseminado na 

contemporaneidade”. 

Outrossim, além dos povos indígenas, os europeus trouxeram os povos africanos para a 

Colônia. Assim como os povos originários, os africanos tiveram sua cultura e suas tradições apagadas 

em detrimento da cultura europeia. Conforme Schmitz, tanto os africanos quanto os indígenas eram 

vistos como coisas, inumanas, meros objetos das vontades dos europeus.  

 

Considerados com uma sexualidade voraz e selvagem, seus corpos foram ao mesmo tempo 

massacrados, usados e explorados para diversos fins, seja para trabalho pesado ou prazer 

sexual. Sua religiosidade, crenças, cultos, rituais foram desrespeitados e quase aniquilados 

quando a catequese cristã dada por missionários forçou-os a crer numa teologia e visão do 

mundo incompatível com seus modos de vida, sua relação com seus corpos, com os biomas 

naturais e com suas próprias relações de poder internas. (idem) 

 

Adicionalmente, Medeiros e Jucá (2016, p. 670) salientam que havia uma predileção sexual 

pelos negros por parte das famílias dos engenhos. Tanto os homens brancos, quanto as mulheres, 

tinham relação com os negros, gerando os bastardos que tinham que viver como escravos, carregando 

na pele um tom mais claro como resultado do desejo europeu.  Os autores ainda destacam que “esse 

contato sexual muitas vezes se deu de forma violenta e clandestina, principalmente com o africano 

escravizado no Brasil, o qual participou silenciosamente da constituição da família brasileira.” 

Sendo assim, “a colonização apresenta-se como a dominação estrutural e supressão violenta da 

heterogeneidade dos sujeitos.” (Damasceno; Amorim; Cardoso, 2022, p. 17). A somatória dessas 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 7 

relações gerou o processo de construção da identidade nacional, marcadas pela imposição da cultura 

europeia, contudo, tantos os povos nativos quanto os povos africanos também influenciaram esse 

processo, conseguindo resistir e existir mesmo sendo massacrados e violentados, fazendo com que a 

miscigenação criasse uma nova cultura, que ficaria conhecida como cultura brasileira. 

 

2.2 DECOLONIALIDADE E LIBERTAÇÃO DUSSELIANA: POR UM CONTRAFLUXO DA 

COLONIZAÇÃO  

“O centro se impôs sobre a periferia há cinco séculos. Mas, até quando? Não terá chegado ao 

seu fim a preponderância geopolítica do centro? Podemos vislumbrar um processo de libertação 

crescente do homem da periferia?” (Dussel, 1982, p. 10). Os questionamentos proferidos por Enrique 

Dussel, escritor argentino, responsável pela obra Filosofia da Libertação na América Latina, escrita 

em 1979, embasam a nossa discussão no que tange ao pensamento decolonial. 

Conforme Nelson Maldonado-Torres (2016, p. 88), a “atitude decolonial encontra suas raízes 

nos projetos insurgentes que resistem, questionam e buscam mudar padrões coloniais do ser, do saber 

e do poder”. Sendo assim, a decolonialidade busca combater as heranças deixadas pelo imperialismo, 

trazendo aqueles que estavam às margens para o foco da discussão. Esses indivíduos marginalizados 

são chamados por Dussel como Outros, trazendo à tona o conceito de alteridade. Como ressalta Amaro 

(2022, p. 15): 

 

Se, inicialmente, o outro foi concebido a partir de uma perspectiva positivista e evolucionista, 

e tido como o diferente, o exótico, o habitante de lugares longínquos, portador de uma 

espiritualidade primitiva, sem religião, sem escrita, sem história e sem organização  social,  

com  o  processo  de  globalização  e  a  intensificação  das  trocas culturais  mundiais,  o  outro  

passou  a  ser  alguém  próximo,  porém  caracterizado  por acionar outras categorias de 

interpretação do mundo e da realidade que não a do próprio investigador.  No  caso  do  

contexto  religioso,  o  outro  corresponde  àquele  sujeito  ou grupo  social  que  postula  uma  

cosmovisão  místico-religiosa  distinta.  O  outro,  muitas vezes,  foi  aquele  oprimido  pelo  

sistema-mundo  europeu,  colonizado,  subalternizado, silenciado e invisibilizado, mas que 

desperta interesse da comunidade científica, a qual por  sua  vez,  o  aciona  como  uma  espécie  

de  contrapartida  do  processo  histórico  de espoliação  de  seu  conhecimento  e  de  suas  

representações  socioculturais,  políticas  e econômicas. 

 

Além disso, “a decolonialidade consiste também numa prática de oposição e intervenção, que 

surgiu no momento em que o primeiro sujeito colonial do sistema mundo moderno/colonial reagiu 

contra os desígnios imperiais que se iniciou em 1492.” (Bernardino-Costa; Grosfoguel, 2016, p. 17). 

Ao trazer o oprimido para o centro da discussão, a perspectiva decolonial proporciona a ampliação da 

temática homem-mundo. A partir disso, os postulados da teoria da libertação dusseliana ganham mais 

força, ao enfatizar a necessidade de rompimento com a visão eurocêntrica da modernidade.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 8 

Nos dizeres de Anjos e Ramos (2024, p. 62), a decolonialidade passa por uma travessia histórica 

até chegar na contemporaneidade, ou seja, o “processo não surge no vazio social, mas sim ligado às 

lutas de classes sociais minoritárias transferidas desde a era colonial às margens e periferias a partir do 

surgimento do que se entende por raça”. Assim, temos que ter em mente que a sexualidade foi 

influenciada por muito pela colonização. Segundo Hook (1995 apud Bernardino-Costa; Grosfoguel, 

2016, p. 19), “no discurso colonial, o corpo colonizado foi visto como corpo destituído de vontade, 

subjetividade, pronto para servir e destituído de voz”.  

Diante disso, Dussel nos traz para a reflexão dessas mazelas, precisamos compreendê-las para 

que possamos superá-las, a libertação dessas amarras inicia com a ampliação da perspectiva da 

sexualidade como um fator que não só distingue indivíduos, como também cria identidades para além 

das normativas impostas desde a colonização e perpetuada no pós-colonização. São essas 

características que o pensamento decolonial busca disseminar, combatendo os estereótipos e a 

estigmatização assolada historicamente. 

Em consonância, Dussel (op. cit, p. 16) frisa que para isso acontecer, é necessária uma filosofia 

que compreenda “a realidade mundial atual, não a partir da perspectiva do centro, do poder político, 

econômico ou militar, mas desde além da fronteira do mundo atual central, da periferia, esta filosofia 

não será ideológica (ou ao menos o será em menor medida)”. Além disso, o autor ainda menciona que 

essa filosofia para gerar a libertação, precisa também liberar o mundo do imperialismo norte-

americano, não podemos acreditar que as amarras estão apenas na colonização europeia, visto que os 

Estados Unidos são detentores do neocolonialismo mundial. 

Por conseguinte, utilizamos como parâmetro a analogia proposta pelo autor: “O gato pode 

enganar-se, é simplesmente um bote em falso. O rato não pode se enganar; seria sua morte. Se o rato 

vive é porque é muito mais inteligente do que o gato.” (p. 21). Ora, culpar apenas os europeus pelas 

mazelas sociais existentes é fácil, a decolonialidade não visa apenas isso, ela abrange as formas de 

dominação que insistem em oprimir os Outros, e nesse caso, o capitalismo estadunidense participa 

ativamente desse processo combatido pela filosofia dusseliana. 

Ademais, para o autor, na relação homem/homem, “não há libertação sem economia e 

tecnologia humanizada, e sem partir de uma formação social histórica. Por isso, a práxis da libertação 

[...] é o próprio ato pelo qual se transpõe o horizonte do sistema e se entra realmente na exterioridade.” 

(p. 69). Sendo assim, para que haja a libertação é necessário levar esses elementos em consideração, 

somente assim será criada a nova ordem social, mais justa e igualitária, embasada na decolonialidade. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 9 

2.3 INTERSECCIONALIDADES: FLUXOS DA SEXUALIDADE, DA RAÇA E DA CONDIÇÃO 

SOCIAL NA DINÂMICA DA VIDA DE HOMENS NEGROS 

O conceito de interseccionalidade foi apresentado por Kimberlé Crenshaw, em 1989, ao 

apresentar os elementos que influenciam a opressão e discriminação sofrida pelas mulheres na 

sociedade. Essa definição foi posteriormente ampliada para que pudesse englobar outras áreas que 

também eram influenciadas pela raça, gênero, condição social, idade, orientação sexual, entre outras 

formas de identidade social. Sendo assim, como afirmam Collins e Bilge (2020, p. 16): 

 

A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de poder influenciam as 

relações sociais em sociedades marcadas pela diversidade, bem como as experiências 

individuais na vida cotidiana. Como ferramenta analítica, a interseccionalidade considera que 

as categorias de raça, classe, gênero, orientação sexual, nacionalidade, capacidade, etnia e 

faixa etária – entre outras – são inter-relacionadas e moldam-se mutuamente. A 

interseccionalidade é uma forma de entender e explicar a complexidade do mundo, das pessoas 

e das experiências humanas. 

 

A partir disso, a interseccionalidade atua no campo epistemológico e empírico dos elementos 

que influenciam as relações opressor/oprimido. Carvalho (2022, p. 71) ainda aponta o caráter 

decolonial que a perspectiva interseccional traz embutido, pois “não é apenas uma concepção teórica, 

acadêmica, mas também é considerada como um dos muitos caminhos para se combater as opressões 

múltiplas, que se encontram imbricadas na sociedade”. Sendo assim, também pode ser compreendida 

como um instrumento de luta política.  

No que tange o aspecto da sexualidade, ela pode ser compreendida segundo Organização 

Mundial da Saúde (OMS) como sendo um aspecto central do ser humano ao longo da vida, que abrange 

sexo, identidades e papéis de gênero, orientação sexual, erotismo, prazer, intimidade e reprodução, 

influenciada pela interação de fatores biológicos, psicológicos, sociais, econômicos, políticos, 

culturais, legais, históricos, religiosos e espirituais. Por si só, a sexualidade é um exemplo de 

interseccionalidade. 

Em paralelo, Carvalho (2022, p. 52) aponta a dificuldade de separar a conceituação de 

sexualidade e gênero, visto que “as identidades sexuais e de gênero se inter-relacionam profundamente, 

provocando muitas vezes uma interpretação confusa e uma dificuldade de distingui-las.” Diante disso, 

como pontua Judith Butler (2018, p. 22):  

 

Se o caráter imutável do sexo é contestável, talvez o próprio construto chamado “sexo” seja 

tão culturalmente construído quanto o gênero; a rigor, talvez o sexo sempre tenha sido o 

gênero, de tal forma que a distinção entre sexo e gênero revela-se absolutamente nula. Se o 

sexo é, ele próprio, uma categoria tomada em seu gênero, não faz sentido definir o gênero 

como a interpretação cultural do sexo. O gênero não deve ser meramente concebido como a 

inscrição cultural de significado num sexo previamente dado (uma concepção jurídica); tem 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 10 

de designar também o aparato mesmo de produção mediante o qual os próprios sexos são 

estabelecidos. 

 

Por conseguinte, na concepção de Camargo e Sampaio Neto (2017, p. 165), “a identidade de 

gênero é uma categoria da identidade social e refere-se à identificação do indivíduo como homem ou 

mulher, ou com alguma categoria diferente de homem ou de mulher”. Diante disso, compreendemos 

que a sexualidade vai muito além da heteronormatividade colonizadora/religiosa, gênero e sexo estão 

em campos mais amplos que a prisão da genética, sendo compreendidas no campo da epistemologia 

interseccional. 

Referente a raça voltada para os seres humanos, conforme Hall (2006 apud Carvalho, 2022, p. 

34), a definição “recorre a um conjunto de diferenças físicas rasas e inespecíficas, como a cor da pele, 

as características corporais, a textura do cabelo, os traços físicos, etc. que atuam como marcas 

simbólicas para diferenciar socialmente um grupo de pessoas do outro”.  Além disso, segundo Almeida 

(2019, p. 18), “a noção de raça como referência a distintas categorias de seres humanos é um fenômeno 

da modernidade que remonta aos meados do século XVI”, influenciada pela expansão mercantilista e 

pela cultura renascentista.  

Novamente, o pensamento colonial molda a visão e gera influências que marcaram a sociedade 

presente e futura. Não obstante, a decolonialidade retorna a discussão, pois como afirma Teixeira, 

Oliveira e Carrieri (2020 apud Carvalho, 2022, p. 35), “as relações raciais e a manifestação da distinção 

entre os povos foram evidenciadas e disseminadas particularmente por dois importantes elementos: a 

escravidão e o colonialismo”. Escravidão essa que atingiu principalmente a negritude, deixando um 

caminho ideal para a criação do racismo na sociedade, em que o pensamento decolonial busca 

combater. 

Paralelamente, Almeida (2019, p. 22) define o racismo como sendo um meio sistemático de 

“discriminação que tem a raça como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas conscientes 

ou inconscientes que culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos, a depender do grupo 

racial ao qual pertençam”.  O autor ainda chama a atenção para a distinção entre racismo, discriminação 

racial e preconceito racial. A discriminação racial foca no tratamento diferenciado atribuído aos 

indivíduos por causa da raça, o preconceito racial está ligado a estereótipos e estigmatização que 

podem ou não ocasionarem em discriminação. 

Carvalho ainda apresenta a classe como elemento de análise em sua pesquisa interseccional, 

discorre acerca da forma como a classe influencia na dinâmica de opressão social, destacando os 

estudos de Karl Marx, Max Weber e Pierre Bourdieu. Conforme cita, “seguindo uma linha de 

pensamento marxista, tais trabalhos consideravam a esfera da produção como um critério definitivo na 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 11 

classificação social”. Já “Max Weber analisa a distribuição social do poder e as identidades coletivas, 

considerando as classes, o status e os partidos.” (p. 74). Por último, Bourdieu constrói a teoria da 

distinção social, pois “as identidades sociais não são definidas estruturalmente, mas construídas 

gradativamente através de alianças e discursos.” (p. 75) 

A partir dessas percepções voltadas para a conceituação de classe social, adentramos no campo 

da condição social que essa divisão gera. Independente do ponto de vista assumido, o resultado é o 

mesmo, há quem está no topo e há quem está no fim da pirâmide. Como frisa Carvalho, classe e raça 

possuem uma relação direta se observarmos a realidade brasileira, em que a população negra é 

associada às classes mais baixas da sociedade. Historicamente, as mulheres são vistas como as 

detentoras das posições mais baixas, principalmente as mulheres negras. Contudo, os homens negros 

recebem menos que as  mulheres brancas, “pois apesar de fazerem parte de um grupo privilegiado de 

gênero, tem uma realidade incomparável estatisticamente com a dos homens cis brancos.” (p. 76) 

Novamente, pontua-se que tal realidade é fruto das relações coloniais que colocaram o povo 

negro subalternizados, seja durante a escravidão ou após a assinatura da Lei Áurea, quando “as pessoas 

negras que até então estavam na condição escravizadas se viram-se desempregadas após a abolição. 

Diante desta situação, começaram a migrar para trabalhos que eram menos qualificados, para 

subempregos.” (idem). A luta para sair da condição social menos favorecida sendo negro é outro fator 

decolonial a ser levado em consideração.  

Correlatamente, torna-se indispensável destacar que nenhum dos elementos aqui mencionados 

é mais ou menos importante de serem pontuados, visto que todos influenciam diretamente as relações 

de poder na sociedade. Diante disso, salientamos a importância de utilizar a interseccionalidade para 

podermos alcançar o cerne da questão, em que a sexualidade, a raça e a condição social resulta na 

realidade vivenciada por homens negros pobres. Ademais, se esse individuo for gay “ele ainda enfrenta 

mais preconceitos, inclusive dentro do próprio grupo gay (e neste caso não mais apenas por ser negro, 

mas também por ser pobre)” (p. 93) 

 

3 METODOLOGIA 

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, fundamentada na perspectiva decolonial 

e hermenêutica dusseliana, por compreender que o fenômeno da sexualidade quilombola não pode ser 

reduzido a dados quantitativos ou categorias universais. O estudo busca compreender, interpretar e 

valorizar as práticas e discursos sobre corpo, gênero e desejo no contexto das comunidades 

quilombolas amazônicas, tomando como base a filosofia da libertação de Enrique Dussel. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 12 

Do ponto de vista epistemológico, a pesquisa se ancora na epistemologia do sul (Santos, 2010) 

e na crítica decolonial (Quijano, Mignolo, Lugones), que propõem deslocar o olhar científico do centro 

para as margens, reconhecendo o saber produzido pelos povos historicamente subalternizados. nesse 

sentido, o método não se pretende neutro, mas comprometido com a libertação e a dignidade dos 

sujeitos pesquisados, tal como propõe dussel (2002) em sua ética da libertação.  Baseia-se em pesquisa 

conceitual e de base teórica. 

 

4 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

A sociedade ainda está atrelada aos preceitos religiosos que pregam pela heteronormatividade, 

ou seja, a heterossexualidade normatiza a vida em sociedade. Como pontuam Silva e Barbosa (2016, 

p. 131), a concepção de homem seria “aquele que após o parto de sua genitora são encontradas em 

seus corpos características anatômicas e biológicas que o definam como sujeito do ‘sexo masculino’”. 

Sendo assim, o falo define a caracterização da sexualidade heteronormativa. 

Além disso, Albuquerque (2010 apud Carvalho, 2022, p. 80), “observa que o corpo masculino 

é caracterizado pelo controle, pela censura, pelo apagamento da sensibilidade e pela castração da livre 

expressão”. Esse controle é postulado como um objeto de dominação perante a sociedade, o homem 

foi feito para dominar, seguindo os preceitos bíblicos, assumindo assim a sua masculinidade. Contudo, 

quando esse homem perde a característica cis/heterossexual, esse argumento perde valor, adquirindo 

uma posição subalterna perante as demais.  

 

Foi-nos ensinado que existe uma masculinidade superior às demais masculinidades. Uma 

masculinidade construída pelo patriarcado e que permanece forte e influente na sociedade 

ocidental capitalista. Estou falando do ser homem cis, branco, heterossexual, algo 

representante da heteronormatividade. Tudo que foge a uma dessas características são 

componentes das masculinidades subordinadas à masculinidade hegemônica. (Rodriguez, 

2019, p. 278) 

 

Concomitantemente, ao observamos pela perspectiva interseccional, se o homem for negro-

pobre-gay a forma como é visto na sociedade denota ainda mais preconceitos e discriminações. Dentro 

dessa categoria, Carvalho ainda apresenta a distinção que existe entre a percepção de homens-negros-

gay cis mais ‘masculinos’ e mais ‘afeminados’, visto que “os homens negros cis homossexuais 

empobrecidos – que perfomam masculinidade – podem atender a norma do gênero dominante.” 

Contudo, “apesar de possuir a masculinidade, que é dotada de privilégios (gênero), estes indivíduos 

são entrecruzados por três eixos de subordinação (raça, classe e sexualidade).” (p. 78) 

No caso dos homossexuais considerados afeminados, por não transmitirem o ideal de 

masculinidade normativo, acabam por sofrerem ainda mais com a opressão, visto que são 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 13 

estereotipados como dominados por outros homens. Para evitar essa situação, muitos indivíduos 

acabam presos dentro da prisão da masculinidade, imposta pelos padrões morais e religiosos, “que ao 

mesmo tempo legisla e julga os ‘seres desviantes’ das regras dos gêneros. Neste presídio existem 

concepções que buscam doutrinar os corpos sexuados que devem apresentar características pré-

moldadas.” (Silva; Barbosa, 2016, p. 131) 

Adicionalmente, Carvalho ainda contempla a discussão referente aos homens negros gay. Os 

homens negros, como já mencionados nesse trabalho, por muito tempo foram vistos e imaginados 

como os ideais de virilidade, fortes e sexualizados desde a colonização. Consequentemente, ao 

assumirem sua sexualidade não normativa, acabam por enfrentar discriminação pela cor da pele e pela 

homossexualidade. “Diante disso, a homossexualidade do homem negro mesmo que exista, não pode 

ser expressada socialmente.” (p. 89) 

Assim surge o silenciamento da sexualidade, o denominado popularmente armário, no qual se 

“trata de mais um controle da sexualidade humana, uma forma de garantir a heterossexualidade visível 

e invisibilizar a homossexualidade, buscando assim, garantir uma divisão social entre heterossexuais 

e homossexuais.” (Silva; Barbosa, 2016, p. 135). Diante disso, muitos homossexuais acabam por 

permanecer dentro desse armário, silenciando sua sexualidade perante a sociedade, como mecanismo 

de defesa dos ataques que podem sofrer por simplesmente serem não-normativos como o colonialismo 

impôs. 

 

A vida no armário representa não apenas um movimento de ordem pessoal e individual, mas 

de um conjunto de fenômenos sociais em que se “assumir” como uma pessoa que possui 

orientação sexual distinta da regra pode gerar sofrimentos, angústias e até mesmo a própria 

morte. Para buscar se “resguardar” de possíveis ataques, existem pessoas que acabam sendo 

levadas a escolherem um “caminho mais fácil” que é a invisibilização de sua sexualidade. 

(Silva; Barbosa, 2016, p. 135-136) 

 

Além disso, como salienta Carvalho (2022, p. 106), “a sexualidade fora do armário pode 

produzir sentimentos contraditórios de inferioridade e superioridade, o Complexo de Gulliver”. Ao ser 

comparada com as demais sexualidades, pode ocasionar nessa dualidade de sentimentos, tanto a 

fascinação quanto a subestimação. Em contrapartida, como salientam Silva e Barbosa, “sair ou não do 

armário pode não se configurar como opção, seja pelo fato de outras pessoas forçarem a ‘saída do 

armário’ ou pela dificuldade em obedecer aos ‘jeitos de macho’ e ‘comportamentos de mulheres’ que 

são prescritos socialmente.” (p. 137) 

Nessa perspectiva, é válido pontuar que “homens pobres já integram por si o grupo de 

masculinidades subalternizadas e se forem gays e negros, maiores são as possibilidades de que 

enfrentem violências cotidianas, tenham oportunidades negadas e vejam reduzidas as suas 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 14 

possibilidades de decisão.” (Carvalho, 2022, p. 107). Diante disso, “o posicionamento adotado 

estrategicamente de estar no armário é usado para que se possa evitar a opressão heteronormativa.” 

(Silva; Barbosa; 2016, p. 137) 

Não obstante, para que essa realidade entre em consonância com o pensamento decolonial, 

principalmente tendo em vista que os mais atingidos são representantes das minorias quase absolutas, 

faltando apenas a categorização de mulher, é necessário que esse silenciamento seja posto em evidência 

constante, “representada pela visibilidade a partir da saída do “armário”, retirando, assim, a ideia 

construída pela sociedade de que homossexuais não existem e se existem são poucos, criada a partir 

do silenciamento dessas vozes.” (op. cit, p. 139) 

Transformando assim, a realidade desses indivíduos diariamente subalternizados, 

transgredindo a heteronormatividade numa perspectiva interseccional, fazendo luz das contribuições 

que a decolonialidade proporciona, alcançando assim uma filosofia da libertação prática que deixaria 

Dussel orgulhoso de ter iniciado esse percurso que ainda apresenta um longo caminho que necessita 

urgentemente ser trilhado e alcançado. 

 

5 CONCLUSÃO  

A reflexão desenvolvida ao longo desta produção permitiu compreender que a sexualidade, 

enquanto dimensão constitutiva da existência humana, também é um dos campos mais profundamente 

atravessados pela colonialidade. As análises mostraram que, nas comunidades quilombolas da 

Amazônia, as marcas deixadas pelo projeto colonial — como a moralidade cristã eurocentrada, o 

racismo e a negação da corporeidade negra — ainda produzem efeitos sobre as formas de viver, nomear 

e representar o corpo e o desejo. Contudo, as mesmas comunidades que sofreram historicamente com 

a dominação e o silenciamento emergem como espaços de resistência, recriando modos próprios de 

viver a afetividade, o prazer e a espiritualidade. 

A partir da filosofia da libertação de Enrique Dussel, foi possível interpretar essas experiências 

não apenas como reações culturais, mas como expressões éticas e políticas de libertação. Dussel propõe 

que a ética autêntica nasce da escuta da exterioridade — dos sujeitos e corpos oprimidos — e não do 

centro dominante da modernidade. Assim, as vivências de sexualidade entre negros quilombolas 

revelam-se como práticas de libertação que rompem com o paradigma colonial do corpo como objeto 

e o recolocam como território de dignidade, afeto e transcendência. A sexualidade, nesse sentido, torna-

se espaço de humanização e de reconstrução do ser. 

Constatou-se também que o diálogo entre a filosofia dusseliana e as epistemologias 

quilombolas amazônicas abre caminhos para uma ética decolonial do corpo, fundada no 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 15 

reconhecimento da pluralidade dos modos de existir e sentir. As cosmologias quilombolas — que 

integram ancestralidade, espiritualidade e comunalidade — oferecem elementos para repensar a 

relação entre corpo, desejo e coletividade, superando a fragmentação individualista imposta pela 

modernidade ocidental. 

Como contribuição teórica, este estudo reforça a necessidade de incorporar as vozes e 

experiências das comunidades negras e tradicionais na produção do pensamento filosófico latino-

americano. Reconhecer as narrativas quilombolas amazônicas como formas de filosofia viva significa 

ampliar o horizonte da razão e da ética, abrindo espaço para uma filosofia que não se limita ao logos, 

mas que também é corpo, memória e território. 

Por fim, destaca-se que o processo de descolonização da sexualidade não se reduz a uma crítica 

conceitual, mas exige práticas concretas de libertação — políticas, educativas e espirituais — que 

devolvam aos corpos negros o direito de existir em plenitude. Nesse percurso, a filosofia da libertação 

de Dussel e as tradições quilombolas da Amazônia convergem em um mesmo horizonte: o de afirmar 

a vida, em todas as suas formas, como fundamento ético e horizonte de transformação. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 16 

REFERÊNCIAS 

 

AMARO, Flávia Ribeiro. MÍSTICA DO OUTRO: Alteridade, Decolonialidade, Interculturalidade. 

IN: REVISTA RELICÁRIO • Uberlândia • v. 9 n. 17 • jan./jul. 2022• ISSN 2358-8276 

 

ALMEIDA, Sílvio Luiz de. O que é racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

 

ANJOS, Danilo Nascimento dos. RAMOS, João Batista Santiago. A Aquisição da Escrita e a 

Produção Literária Indígena como Prática Decolonial da Manutenção dos Saberes Tradicionais. IN: 

Pelas encruzilhadas literárias: saberes decoloniais de literaturas amazônicas / organizadores Marcos 

Paulo Torres Pereira, Fábio Wosniak, David Junior de Sousa Silva. -- Macapá, AP: UNIFAP, 2024. 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze.  GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e perspectiva negra. IN: 

Revista Sociedade e Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 2016. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução Renato 

Aguiar. – 1. ed. – Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

 

CARVALHO, Alexsandre Gustavo da Silva. “ALÉM DE PRETO, É VIADO?”: 

INTERSECCIONALIDADE E PROCESSOS DECISÓRIOS NA TRAJETÓRIA PROFISSIONAL 

DE HOMENS NEGROS GAYS DE MARIANA. Orientadora: Ludmila de Vasconcelos Machado 

Guimarães. Coorientadora: Juliana Cristina Teixeira. Dissertação (mestrado) – Centro Federal de 

Educação Tecnológica de Minas Gerais. 2022. 

 

CAMARGO, Shelley Arruda Pinhal de. SAMPAIO NETO, Luiz Ferraz de. Sexualidade e gênero. 

IN: Rev Fac Ciênc Méd Sorocaba. 2017;19(4):165-6. 

 

COLLINS, Patricia Hill. BILGE, Sirma. Interseccionalidade. [recurso eletrônico]. Tradução Rane 

Souza. - 1. ed. - São Paulo : Boitempo, 2020. 

 

DAMASCENO, Maira. AMORIM, Gabriel Chaves. CARDOSO, Dorvalino Refej. 

MODERNIDADE/ COLONIALIDADE/ DECOLONIALIDADE: PERSPECTIVAS TEÓRICAS E 

HISTÓRICAS. IN: Revista TEL, Irati, v. 13, n.1, p. 12-27, jan./jun. 2022- ISSN 2177-6644. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Transdisciplinaridade e decolonialidade. IN: Revista Sociedade e 

Estado – Volume 31 Número 1 Janeiro/Abril 2016. 

 

MEDEIROS, Jarles Lopes de. JUCÁ, Gisafran Nazareno Mota. O PROCESSO DE 

COLONIZAÇÃO PORTUGUÊS NO BRASIL E SEUS REFLEXOS NA EDUCAÇÃO, CULTURA, 

FAMÍLIA E SEXUALIDADE. IN: Anais do XV Congresso de História da Educação do Ceará. 2016, 

ISSN 2237-2229. pp. 665-676.   

 

RAGO, Margareth. Sexualidade e Identidade na Historiografia Brasileira. IN: Resgate: Revista 

interdisciplinar de cultura, 1997 - periodicos.sbu.unicamp.br 
 

RODRIGUEZ, Shay de los Santos. Se eu comprei, então é meu: coisas do cotidiano e do prazer 

sexual para além da heteronormatividade. 1ªed. Rio Grande: CLP, 2019. 

 

http://periodicos.sbu.unicamp.br/


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-17, 2025 17 

SILVA, Laionel Vieira da. BARBOSA, Bruno Rafael Silva Nogueira. Sobrevivência no armário: 

dores do silêncio LGBT em uma sociedade de religiosidade. IN: Estudos de Religião, v. 30, n. 3 • 

129-154 • set.-dez. 2016 • ISSN Impresso: 0103-801X – Eletrônico: 2176-1078. 


