
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 1 

EDUCAÇÃO QUILOMBOLA E INTERCULTURALIDADE: PERSPECTIVAS 

DECOLONIAIS PARA UMA ESCOLA ANTIRRACISTA 

 

QUILOMBOLA EDUCATION AND INTERCULTURALITY: DECOLONIAL 

PERSPECTIVES FOR AN ANTIRACIST SCHOOL 

 

EDUCACIÓN QUILOMBOLA E INTERCULTURALIDAD: PERSPECTIVAS 

DECOLONIALES PARA UNA ESCUELA ANTIRRACISTA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n10-133 

 
Data de submissão: 15/09/2025 Data de publicação: 15/10/2025 

 

Luis Félix de Barros Vieira Rocha 

Doutor em Educação 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: luis.felix@ufma.br 

 

Pricilla Leite Costa 

Especialista em Magistério Superior 

Instituição: Centro Universitário do Maranhão 

E-mail: priscillaleitec@gmail.com 

‘  

Jailson Gomes Rezende 

Especialista em Metodologia do Ensino de Língua Portuguesa, Literatura em Língua Inglesa 

Instituição: Faculdade de Ibra de Minas Gerais 

E-mail: jailson-rezende@hotmail.com 

 

Jakeline Rodrigues 

Especialista em Coordenação Pedagógica 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: jakelinerodrigues1378@gmail.com 

 

Almerinda Pereira Figueredo 

Especialista em Docência do Ensino Superior 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão 

E-mail: almerindarodrigues1378@gmail.com 

 

Francisco Raimundo Ferreira dos Santos 

Especialista em Metodologia do Ensino de Geografia 

Instituição: Faculdade Facuminas 

Email: franciscoferreira72@hotmail.com 

 

Marcieny Pereira 

Especialista em Supervisão, Gestão e Planejamento Educacional 

Instituição: Instituto de Ensino Superior Franciscano 

E-mail: marcienyp@hotmail.com 

  

https://doi.org/10.56238/arev7n10-133


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 2 

Eidmar Mendes Rodrigues 

Especialista em Educação Especial Inclusiva 

Instituição: Universidade Estadual do Maranhão 

E-mail: eidmar.mendes2@hotmail.com 

 

José Antonio Sousa Ramos 

Especialista em Metodologia Inovadoras Aplicada a Educação, Ensino de Matemática e 

Ciências 

Instituição: Instituto de Ensino Superior Franciscano 

E-mail: joseantoniosousaramos@gmail.com 

 

Maria da Natividade Nogueira Lima 

 Especialista em Língua portuguesa e Literatura Instituição Brasileira 

Instituição: Instituto de Ensino Superior Franciscano 

 E-mail: sinolelima@hotmail.com 

 

RESUMO  

Este artigo analisa como a educação quilombola, articulada à interculturalidade e à perspectiva 

decolonial, pode contribuir para a construção de uma escola antirracista e inclusiva. Fundamentado em 

autores como Freire (1996), Walsh (2001), Santos (2006, 2007), Gomes (2012), Maldonado-Torres 

(2007) e Grosfoguel (2011), o estudo adota uma abordagem qualitativa e bibliográfica, destacando a 

educação quilombola como um projeto político-pedagógico de resistência, valorização dos saberes 

afro-brasileiros e fortalecimento das identidades negras. Defende-se uma pedagogia crítica e 

emancipadora, que reconheça a diversidade cultural como princípio formativo e promova a justiça 

social, o diálogo entre saberes e a superação das práticas excludentes. 

 

Palavras-chave: Educação Quilombola. Interculturalidade. Decolonialidade. 

 

ABSTRACT 

This article examines how Quilombola education, in dialogue with interculturality and the decolonial 

perspective, can contribute to building an antiracist and inclusive school. Drawing on theorists such as 

Freire (1996), Walsh (2001), Santos (2006, 2007), Gomes (2012), Maldonado-Torres (2007), and 

Grosfoguel (2011), this qualitative and bibliographic study highlights Quilombola education as a 

political-pedagogical project of resistance that values Afro-Brazilian knowledge and strengthens Black 

cultural identities. It advocates for a critical and emancipatory pedagogy that recognizes cultural 

diversity as a formative principle and promotes social justice, intercultural dialogue, and the 

deconstruction of exclusionary practices. 

 

Keywords: Quilombola Education. Interculturality. Decoloniality. Antiracism. Afro-Brazilian 

Knowledge. 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza cómo la educación quilombola, en diálogo con la interculturalidad y la perspectiva 

decolonial, puede contribuir a la construcción de una escuela antirracista e inclusiva. Basado en autores 

como Freire (1996), Walsh (2001), Santos (2006, 2007), Gomes (2012), Maldonado-Torres (2007) y 

Grosfoguel (2011), el estudio adopta un enfoque cualitativo y bibliográfico, destacando la educación 

quilombola como un proyecto político-pedagógico de resistencia, valorización de los saberes 

afrobrasileños y fortalecimiento de las identidades negras. Se defiende una pedagogía crítica y 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 3 

emancipadora que reconozca la diversidad cultural como principio formativo y promueva la justicia 

social, el diálogo entre saberes y la superación de las prácticas excluyentes. 

 

Palabras clave: Educación Quilombola. Interculturalidad. Decolonialidad. Antirracismo. Saberes 

Afrobrasileños. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 4 

1 INTRODUÇÃO 

A educação quilombola no Brasil tem se constituído, ao longo dos anos, como um campo de 

luta por reconhecimento e valorização das culturas e saberes tradicionais das comunidades 

afrodescendentes. As práticas pedagógicas desenvolvidas nesse contexto buscam respeitar as 

especificidades culturais e históricas de um povo que, por séculos, foi marginalizado e silenciado 

(2024, Rocha. Mais do que transmitir conteúdos curriculares, a escola quilombola tem como missão 

preservar os saberes ancestrais, fortalecer a identidade coletiva e promover a autonomia das 

comunidades, reafirmando o direito à educação como instrumento de emancipação e justiça social. 

Compreender que os saberes, práticas e tradições das comunidades quilombolas fazem parte 

do universo escolar é reconhecer que eles constituem elementos essenciais na formação histórica e 

cultural dos sujeitos. Inserir esses conhecimentos na escola é, portanto, uma forma de construir 

cidadania, promovendo o diálogo entre a educação formal e as experiências de vida das comunidades 

negras. Nesse sentido, o papel da educação ultrapassa a simples transmissão de conteúdos: ela se 

transforma em um espaço de resistência, preservação e fortalecimento da identidade étnica dos 

educandos, favorecendo o desenvolvimento de uma consciência coletiva enraizada em suas memórias, 

histórias, lutas e raízes ancestrais. 

Dessa maneira, essas práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais emergem como resposta 

à urgência de enfrentar a discriminação racial e de transformar os processos educacionais que, 

historicamente, reproduzem a exclusão e a homogeneização cultural. A educação quilombola, nesse 

contexto, se consolida como um instrumento político e pedagógico fundamental para a construção de 

uma escola comprometida com a equidade racial, a valorização dos saberes afro-brasileiros e o 

fortalecimento da identidade quilombola. Mais do que uma proposta educativa, ela representa um 

movimento de resistência e afirmação que busca romper com os legados do colonialismo e do racismo 

estrutural, promovendo uma educação voltada para a justiça social, a autonomia e a emancipação das 

comunidades negras. 

Historicamente marginalizadas e privadas de seus direitos, as comunidades quilombolas 

simbolizam a resistência e a luta pela reafirmação da cultura afro-brasileira diante de um sistema 

educacional marcado pela imposição de modelos eurocentrados.  De acordo com Rocha (2024, p.81): 

 

A sede de desqualificar o(a) negro(a) e os povos originários, e colocá-los na condição de 

mercadoria e objeto de consumo, fez parte de um projeto fetichista do colonizador, que deteve 

odo o poder político, econômico e cultural, exercendo seu domínio sobre os corpos negros e 

indígenas. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 5 

Esses modelos, ao desconsiderarem as especificidades e demandas quilombolas, acabam por 

perpetuar uma lógica de silenciamento e subordinação, na qual os saberes culturais, históricos, 

políticos, linguísticos e sociais do colonizador são colocados em posição de superioridade. 

Nesse cenário, a ausência de práticas pedagógicas afrocentradas que contemplem a história, as 

vivências e as contribuições dos povos quilombolas para a formação do Brasil produz invisibilidades 

e desigualdades persistentes. Essa lacuna reforça estigmas e desvaloriza as identidades e os 

conhecimentos ancestrais que compõem a base da cultura afro-brasileira. 

Diante disso, a educação quilombola, reconhecida como modalidade da Educação Básica, surge 

das lutas e mobilizações dos movimentos sociais, especialmente do movimento negro quilombola. Ela 

se consolida como uma resposta crítica ao modelo de ensino estruturado a partir da perspectiva do 

colonizador, que há séculos orienta a educação brasileira. Assim, a educação quilombola busca 

ressignificar o processo de ensino-aprendizagem, tornando-o significativo, emancipador e enraizado 

nas experiências, histórias e saberes das comunidades negras que continuam a resistir e a transformar 

a realidade educacional do país. 

Partindo desse contexto histórico de lutas, silenciamentos e resistências, emerge a necessidade 

de compreender a educação quilombola como um caminho essencial para a construção de uma escola 

comprometida com a equidade racial e a justiça social. Ao articular-se com os princípios da 

interculturalidade e com a perspectiva decolonial, essa modalidade educativa propõe o rompimento 

com o modelo eurocentrado que historicamente orientou o sistema de ensino brasileiro, substituindo-

o por uma proposta que valoriza a diversidade, reconhece os saberes tradicionais e promove o diálogo 

entre diferentes formas de conhecimento. 

Nessa perspectiva, o problema de pesquisa que orienta este estudo — como a educação 

quilombola, articulada à interculturalidade e à perspectiva decolonial, pode contribuir para a 

construção de uma escola antirracista que valorize os saberes tradicionais e promova práticas 

pedagógicas inclusivas e emancipadoras? — revela o compromisso com uma reflexão crítica sobre os 

sentidos e as possibilidades de uma educação transformadora. 

Assim, o objetivo geral consiste em analisar de que modo a educação quilombola, em diálogo 

com a interculturalidade e a decolonialidade, pode fortalecer a construção de uma escola antirracista, 

promovendo a valorização dos saberes afro-brasileiros e a superação das práticas excludentes que 

ainda persistem no espaço escolar. Para tanto, propõem-se como objetivos específicos: contextualizar 

o conceito de educação quilombola e sua relação com as lutas por direitos e identidade no Brasil; 

discutir a interculturalidade como princípio de diálogo entre saberes tradicionais e conhecimentos 

escolares; analisar as contribuições da perspectiva decolonial para práticas pedagógicas críticas e 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 6 

antirracistas; identificar desafios e possibilidades para a efetivação dessa educação; e, por fim, apontar 

estratégias pedagógicas que consolidem a escola como espaço de valorização das culturas 

afrodescendentes e de enfrentamento ao racismo estrutural. 

Dessa forma, o estudo busca reafirmar a educação quilombola como um projeto político-

pedagógico de resistência, que não apenas reivindica o direito à educação de qualidade, mas também 

propõe um novo modo de pensar e fazer educação — um modo que se funda na memória, na 

ancestralidade e na luta por emancipação dos povos negros. 

 

2 METODOLOGIA  

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, de caráter bibliográfico-analítico, 

voltada à compreensão das práticas pedagógicas quilombolas em diálogo com a interculturalidade e a 

perspectiva decolonial, com o objetivo de analisar como essas práticas contribuem para a construção 

de uma escola antirracista, valorizando os saberes afro-brasileiros e promovendo práticas pedagógicas 

inclusivas e emancipadoras. A pesquisa qualitativa é adequada, pois privilegia a compreensão 

aprofundada dos fenômenos educacionais, considerando o contexto histórico, cultural e social das 

comunidades quilombolas. Conforme Gil (2019, p. 40), a pesquisa qualitativa tem por objetivo 

“compreender os fenômenos sob a perspectiva dos sujeitos envolvidos, valorizando a complexidade 

das situações e a interpretação de significados”. 

Trata-se também de uma pesquisa bibliográfica, fundamentada na análise de obras, artigos 

científicos, relatórios e documentos oficiais sobre educação quilombola, interculturalidade e 

decolonialidade. Segundo Lakatos e Marconi (2010, p. 72), a pesquisa bibliográfica consiste em 

investigar o que já foi publicado sobre determinado tema, proporcionando conhecimento mais 

aprofundado e sistemático.  

A análise dos materiais seguiu um procedimento interpretativo e crítico, buscando identificar 

concepções de educação quilombola e suas contribuições para a valorização da cultura afro-brasileira, 

estratégias de interculturalidade aplicáveis ao contexto escolar e elementos da perspectiva decolonial 

que fundamentam práticas pedagógicas antirracistas. Conforme Minayo (2017, p. 28), a análise 

qualitativa permite interpretar e compreender os significados atribuídos pelos sujeitos e contextos, 

considerando a historicidade e as dimensões culturais do fenômeno estudado. 

Por fim, cabe destacar que, por se tratar de estudo bibliográfico-analítico, esta pesquisa não 

contempla dados empíricos coletados diretamente em campo, o que pode limitar a observação das 

práticas pedagógicas quilombolas. No entanto, a riqueza de fontes teóricas e documentais permite 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 7 

desenvolver uma compreensão crítica e aprofundada do tema, fornecendo subsídios importantes para 

futuras pesquisas de caráter empírico ou participativo. 

 

3 EDUCAÇÃO QUILOMBOLA: IDENTIDADE, RESISTÊNCIA E EMANCIPAÇÃO 

A partir da Constituição Federal de 1988, os documentos legais e educacionais do Brasil 

passaram a enfatizar a necessidade de trabalhar conteúdos que promovam a formação e a valorização 

da identidade das comunidades quilombolas. Nesse sentido, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (Brasil, 1996) estabelece que os professores devem planejar e desenvolver suas práticas 

pedagógicas com base em conteúdos que contemplem o reconhecimento histórico, cultural e social 

desses povos, promovendo o respeito à diversidade e a construção de uma educação inclusiva e 

emancipadora. 

 

a) da memória coletiva; b) das línguas reminiscentes; c) dos marcos civilizatórios; d) das 

práticas culturais; e) das tecnologias e formas de produção do trabalho; f) dos acervos e 

repertórios orais; g) dos festejos, usos, tradições e demais elementos que conformam o 

patrimônio cultural das comunidades quilombolas de todo o país; h) da territorialidade (Brasil, 

2012). 

 

A Educação Escolar Quilombola encontra respaldo em diferentes marcos legais brasileiros, 

garantindo que as práticas pedagógicas valorizem a memória, a cultura e a identidade dessas 

comunidades. As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola (2012) 

destacam que essa modalidade organiza o ensino ministrado nas instituições educacionais, 

fundamentando-se na memória coletiva, nas línguas remanescentes, nos marcos civilizatórios, nas 

práticas culturais, nos acervos e repertórios orais, nos festejos, usos, tradições e demais elementos que 

constituem o patrimônio cultural das comunidades quilombolas em todo o país. A educação quilombola 

abrange a Educação Infantil, o Ensino Fundamental, o Ensino Médio, a Educação Especial, a Educação 

Profissional Técnica de Nível Médio e a Educação de Jovens e Adultos, inclusive na modalidade a 

distância, atendendo populações quilombolas rurais e urbanas em suas diversas formas de produção 

cultural, social, política e econômica (Brasil, 2012, p. 26) 

Além disso, essa modalidade está prevista na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

(LDB – Lei 9.394/1996), que estabelece que a educação quilombola deve ser ofertada por 

estabelecimentos de ensino, públicos e privados, localizados em comunidades reconhecidas como 

quilombolas, rurais ou urbanas, bem como por escolas próximas aos territórios quilombolas que 

atendam uma parcela significativa desses estudantes. Esse entendimento foi reforçado pela Lei nº 

12.960, de 27 de março de 2014, que alterou a LDB para incluir a exigência de manifestação de órgão 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 8 

normativo do sistema de ensino antes do fechamento de escolas do campo, indígenas e quilombolas 

(Brasil, 2014). 

Dessa forma, a legislação brasileira estabelece bases sólidas para que a educação quilombola 

seja entendida não apenas como oferta de ensino, mas como um instrumento de valorização cultural, 

preservação da identidade e promoção da inclusão social, garantindo que os conteúdos e práticas 

pedagógicas respeitem e fortaleçam as tradições e saberes das comunidades negras. Segundo Arantes 

e Silva (2020), a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) é um documento que orienta a elaboração 

do currículo escolar, estabelecendo uma base comum a ser seguida por todas as escolas. No caso das 

comunidades quilombolas, a preservação da memória, da cultura e das histórias de seus antepassados 

é fundamental para a formação da identidade, que se constrói tanto de forma estruturada, apoiada em 

laços de parentesco, quanto de maneira fluida, conforme ressaltado por Carvalho (2002, p. 4). 

À luz da LDB e de seus desdobramentos na Educação Quilombola, a pesquisadora Gomes 

(2012) enfatiza a importância da decolonização do currículo escolar, de modo a incluir culturas 

historicamente negadas e silenciadas. Nesse processo, é essencial a formação de professores reflexivos, 

conscientes da relevância de trabalhar com sujeitos historicamente marginalizados. A decolonização 

curricular possibilita, por meio da LDB e da Lei nº 10.639/2003, a discussão das questões étnico-

raciais, ampliando a perspectiva pedagógica sobre a população negra e garantindo a inclusão de suas 

vozes no ambiente escolar. 

Dessa forma, torna-se imprescindível que as escolas elaborem seus currículos considerando a 

BNCC como referência, mas também incorporando conteúdos regionais que dialoguem com os saberes 

e contextos das comunidades quilombolas. Tais conteúdos regionais são fundamentais para a formação 

dos alunos, pois aproximam o ensino da realidade histórica, geográfica e cultural em que estão 

inseridos, permitindo que o aprendizado seja significativo e ancorado na experiência concreta dos 

estudantes. 

 

A Base Comum deve ser contemplada em sua totalidade nos currículos estaduais, municipais 

e das instituições de ensino. A parte diversificada, por sua vez, pode corresponder a até 40% 

dos currículos locais. Dentro desta margem, cabe aos profissionais da educação a definição 

dos conteúdos que são relevantes para a realidade em que estão inseridos (Brasil, 2022). 

 

As escolas devem estar atentas para que a oferta de ensino destinada às comunidades 

quilombolas respeite suas histórias, vivências e memória, considerando que os aprendizados são 

transmitidos e preservados entre gerações. Para tanto, é fundamental que os educadores recebam 

formação adequada, capaz de atender às diferentes características desse público, e que a elaboração do 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 9 

currículo siga as orientações pedagógicas previstas na legislação educacional, garantindo a qualidade 

do ensino e o direito à educação para esses sujeitos. 

Apesar dos avanços, a Educação Quilombola ainda enfrenta diversos desafios. Conforme Carril 

(2017), é necessário superar estigmas ligados às origens dos estudantes, promover a formação 

adequada de professores, assegurar infraestrutura escolar adequada e disponibilizar recursos didáticos 

apropriados. No entanto, trata-se de uma modalidade que amplia as possibilidades de estudo para os 

alunos quilombolas em seus próprios territórios, contando com recursos e materiais de incentivo, como 

os disponibilizados pelo Programa Nacional de Alimentação Escolar (PNAE). 

De acordo com Campos e Gallinari (2017), a Educação Quilombola é fruto das lutas dos 

movimentos sociais negros, que buscaram enfrentar preconceitos e discriminações que resultavam em 

exclusão social e econômica, especialmente no acesso ao mercado de trabalho. Nesse contexto, surgem 

as escolas quilombolas, com o objetivo de valorizar a cultura do povo negro e promover a 

conscientização e o empoderamento dos estudantes. Quando estruturadas conforme a legislação 

educacional, essas escolas oferecem condições pedagógicas e estruturais adequadas, favorecendo a 

aprendizagem e o desenvolvimento integral dos alunos. 

Estudos de caso, como o realizado por Santos e Santos (2020) em Conceição das Crioulas, no 

município de Salgueiro, Pernambuco, demonstram que a educação quilombola é fundamental para 

centralizar o conhecimento, preservar a cultura e as raízes históricas da comunidade, além de abrir 

novos horizontes para o futuro. Segundo os autores, a formação específica possibilita a transformação 

de jovens e adultos, promovendo desenvolvimento pessoal e intelectual por meio de atividades 

escolares, congressos, reuniões e outros eventos que ampliam a visão de mundo dos estudantes (Santos; 

Santos, 2020, p. 2). 

Dessa forma, compreende-se que a educação quilombola contribui significativamente para a 

formação dos sujeitos quilombolas, oferecendo conhecimento que valoriza suas raízes históricas e 

preserva suas memórias, cumprindo o que é assegurado pela legislação educacional. As comunidades 

quilombolas representam símbolos de ancestralidade e resistência, desempenhando um papel 

fundamental no processo educacional.  

A ancestralidade na educação constitui um meio de transmissão do saber por meio da oralidade, 

atuando tanto na memória individual quanto coletiva. Nesse sentido, para os povos negros, 

especialmente os quilombolas, a oralidade tornou-se uma fonte central de conhecimento, uma vez que, 

historicamente, eram proibidos de frequentar as escolas formais. Além disso, a bibliografia sobre a 

memória e a história desses grupos ainda é limitada, e o ambiente escolar permanece, em muitos 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 10 

contextos, hostil à diversidade. Portanto, foi por meio da oralidade que as comunidades quilombolas 

conseguiram preservar suas tradições e manter vivas suas práticas culturais ao longo do tempo. 

Complementarmente, a memória coletiva articula os quilombolas em torno da terra, da etnia e 

do território, tornando-se um elemento central nas lutas dessas comunidades. Dessa forma, é 

fundamental “salvaguardar e reforçar a identidade cultural em ambientes escolares que, explicitamente 

ou não, podem vir a manifestar formas de preconceito e racismo e repensar processos educacionais 

que abarquem as comunidades quilombolas” (Carril, 2017, p. 544).  

Nesse contexto, a utilização de metodologias que valorizem o universo cultural e histórico 

dessas comunidades revela-se essencial. Elementos como cantos, danças, literatura, histórias de vida e 

culinária assumem significado pleno dentro dos territórios quilombolas, reforçando a identidade e o 

vínculo com a cultura ancestral. Portanto, essa relação com o lugar e com a cultura constitui uma 

verdadeira ferramenta pedagógica, indispensável para a construção de uma educação crítica, 

emancipadora e comprometida com a valorização das tradições e saberes das comunidades 

quilombolas. 

 

O trato da questão racial no currículo e as mudanças advindas da obrigatoriedade do ensino de 

História da África e das culturas afrobrasileiras nos currículos das escolas da educação básica 

só poderão ser considerados como um dos passos no processo de ruptura epistemológica e 

cultural na educação brasileira se esses não forem confundidos com “novos conteúdos 

escolares a serem inseridos” ou como mais uma disciplina. Trata-se, na realidade, de uma 

mudança estrutural, conceitual, epistemológica e política (Gomes, 2012, p. 106). 

 

A educação quilombola é um processo de resistência que visa afirmar e preservar as identidades 

culturais afro-brasileiras, reconhecendo-as como legítimas e fundamentais para a construção de uma 

sociedade plural. Segundo Silva (2022), "a educação escolar quilombola é um processo político e de 

resistência", que busca valorizar os saberes ancestrais e fortalecer os vínculos comunitários. Essa 

abordagem educacional não se limita ao ensino formal, mas incorpora práticas culturais, linguísticas e 

espirituais próprias das comunidades quilombolas, promovendo uma educação contextualizada e 

inclusiva. 

A resistência quilombola se manifesta na luta pela preservação do território e pela afirmação 

da identidade étnica. De acordo com Miranda (2018), "a compreensão das formas de resistência ao 

apagamento das comunidades permite aproximações a uma identidade desnaturalizada". As 

comunidades quilombolas enfrentam desafios como a disputa por terras, o racismo estrutural e a 

invisibilidade social, mas utilizam a educação como ferramenta para afirmar sua autonomia e combater 

as desigualdades. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 11 

A emancipação das comunidades quilombolas está intrinsecamente ligada à educação, que 

possibilita o acesso ao conhecimento e ao exercício pleno da cidadania. Araújo (2024) destaca que "a 

educação escolar quilombola é essencial para a valorização da identidade cultural e a promoção de 

uma educação inclusiva". Ao integrar saberes tradicionais e práticas pedagógicas inovadoras, a 

educação quilombola contribui para a construção de uma sociedade mais justa e equitativa, onde as 

diferenças são respeitadas e celebradas. 

 

4 INTERCULTURALIDADE E DIÁLOGO ENTRE SABERES 

Questionar a visão positivista e linear da Ciência, que frequentemente privilegia perspectivas 

eurocêntricas e desconsidera a diversidade sociocultural, é tão importante quanto fomentar práticas 

pedagógicas que integrem a interculturalidade (Aikenhead, 2006). Nesse contexto, o ensino não deve 

se limitar a conteúdos disciplinares isolados, mas assumir uma postura crítica e reflexiva, conectando 

saberes científicos aos desafios sociais, culturais e tecnológicos presentes na vida dos estudantes. 

É fundamental que essas práticas reconheçam o conhecimento como um processo dinâmico e 

em constante reconstrução, no qual diferentes formas de compreender o mundo — incluindo crenças, 

valores e tradições locais — são consideradas legítimas e enriquecedoras para o aprendizado. Tal 

abordagem amplia a compreensão de que múltiplas maneiras de interpretar a realidade coexistem e 

possuem valor epistemológico, contribuindo para uma educação mais inclusiva e equitativa. 

No âmbito da formação docente, essa perspectiva reforça a necessidade de uma reflexão 

contínua sobre a prática pedagógica, aproximando teoria e ação de forma crítica e contextualizada. Ao 

promover modos diversos de pensar e enxergar o mundo, os professores são instigados a desenvolver 

processos formativos que respeitem a pluralidade cultural e possibilitem aos estudantes construir uma 

compreensão mais ampla e complexa da vida, da ciência e da sociedade (Pimenta, 2012). 

O diálogo intercultural desempenha um papel crucial ao valorizar saberes tradicionais e 

divulgar práticas sociais de diferentes grupos, promovendo o reconhecimento da cultura local como 

um espaço de integração e troca de conhecimentos. Essa perspectiva permite estabelecer conexões 

entre os saberes científicos e os modos de vida presentes nas comunidades, considerando a sociedade 

em sua amplitude e o território em suas especificidades.  

Para Catherine Walsh, a interculturalidade significa: 

 

• Um processo dinâmico e permanente de relação, comunicação e aprendizagem entre 

culturas em condições de respeito, legitimidade mútua, simetria e igualdade. 

• Um intercâmbio que se constrói entre pessoas, conhecimentos, saberes e práticas 

culturalmente diferentes, buscando desenvolver um novo sentido entre elas na sua diferença. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 12 

• Um espaço de negociação e de tradução onde as desigualdades sociais, econômicas e 

políticas, e as relações e os conflitos de poder da sociedade não são mantidos ocultos e sim 

reconhecidos e confrontados. 

• Uma tarefa social e política que interpela ao conjunto da sociedade, que parte de 

práticas e ações sociais concretas e conscientes e tenta criar modos de responsabilidade e 

solidariedade. 

• Uma meta a alcançar (Walsh, 2001, p. 10-11). 

 

Nesse sentido, a construção do conhecimento deixa de ser linear e isolada, abrindo espaço para 

múltiplas interpretações da realidade. Ao articular ciência e cultura, é possível gerar práticas educativas 

que respeitem a diversidade, reconhecendo que cada contexto histórico, social e ambiental oferece 

contribuições singulares para o aprendizado. A integração entre saberes promove a reflexão sobre 

diferentes formas de conhecimento, tornando o processo educativo mais significativo e conectado às 

experiências concretas dos sujeitos envolvidos. 

Portanto, é essencial criar oportunidades pedagógicas que estimulem a interconexão entre 

ciência e cultura, reconhecendo que novas perspectivas podem emergir dessa interação. A valorização 

do diálogo intercultural possibilita a construção de uma visão de mundo mais plural, em que os saberes 

tradicionais e científicos se complementam, fortalecendo práticas educativas que considerem a 

diversidade cultural, social e ambiental como elementos centrais na formação dos indivíduos:  

 

[...] a relativa perda de confiança epistemológica na ciência durante a segunda metade do 

século XX ocorreu de par com a crescente crença popular na ciência. A relação entre crenças 

e ideias como duas entidades distintas passa a ser uma relação entre duas maneiras de 

experienciar socialmente a ciência. Essa dualidade faz com que o reconhecimento da 

diversidade cultural do mundo não signifique necessariamente o reconhecimento da 

diversidade epistemológica do mundo. (Santos, 2010). 

 

A construção de processos educativos que integrem uma ciência humanizada busca promover 

a formação de cidadãos críticos, capazes de atuar de forma consciente nos contextos sociais e culturais 

em que estão inseridos. Essa perspectiva valoriza a multiplicidade de saberes e reconhece que o 

conhecimento não se restringe às fronteiras da ciência formal, devendo atender aos interesses coletivos 

e formativos.  

Nesse sentido, o diálogo intercultural se apresenta como instrumento essencial, permitindo a 

apropriação e valorização de saberes tradicionais de diferentes culturas, bem como a expansão das 

interações entre campos epistemológicos diversos. Essas interações, mediadas por contextos sociais e 

culturais, possibilitam rupturas frente à ideia de uma ciência socialmente neutra, abrindo espaço para 

práticas educativas inclusivas e conectadas às realidades concretas dos sujeitos. Como enfatiza Santos 

(2007), “[...] a busca de credibilidade para os conhecimentos não-científicos não implica o descrédito 

do conhecimento científico [...]”, reforçando a importância de reconhecer a pluralidade de saberes. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 13 

A proposta da Ecologia dos Saberes de Santos (2006) oferece uma abordagem que não vê esses 

processos como antagônicos, mas como oportunidades de construir pontes entre ciência e cultura. Essa 

perspectiva pode se efetivar por meio de práticas pedagógicas que integrem educação, cultura popular 

e ciência, desenvolvidas tanto em territórios do Sul global quanto em espaços do Norte global que 

resistem ao modelo cultural hegemônico. Nenhuma cultura deve ser considerada superior a outra, e os 

saberes de uma tradição não devem se sobrepor aos produzidos por outras culturas; pelo contrário, 

devem dialogar de forma construtiva, promovendo o encontro entre conhecimentos populares e 

científicos e contribuindo para a construção de uma existência pautada na igualdade respeitosa das 

diferenças. 

A igualdade defendida por essa abordagem não significa homogeneização, mas valorização das 

diferenças como elementos que potencializam o desenvolvimento mais harmônico e solidário. 

Diferentes formas de conhecimento devem ser reconhecidas em condições equânimes, social, política 

e culturalmente. Conforme Rowland (1987), a diversidade é o motor do progresso humano, pois 

permite a colaboração entre culturas distintas e proporciona compreensão aprofundada dos sistemas 

culturais.  

Para alcançar essa compreensão, é necessário adotar um interculturalismo crítico, 

fundamentado em epistemologias e políticas que promovam uma utopia concreta de polifonia cultural. 

Esse processo implica práticas cotidianas de diálogo, amizade e cuidado mútuo, em substituição às 

violências da colonialidade e do colonialismo. Levinás (1977) enfatiza que a paz verdadeira deve surgir 

da relação ética entre eu e outro, baseada em bondade e respeito mútuo, e não apenas da ausência de 

conflitos. Nesse contexto, a educação intercultural desempenha papel central ao desconstruir o caráter 

etnocêntrico da escola, integrando saberes populares e culturais aos currículos e fomentando 

comunidades educativas pautadas na justiça, na solidariedade e na valorização da diversidade 

epistemológica (Freire, 1996; Candau, 2013).  

Assim, o objetivo é construir um mundo alicerçado no interculturalismo crítico, orientado por 

preceitos e características que promovam o diálogo entre culturas, a equidade social e a valorização 

das múltiplas formas de conhecimento. Assim:  

 

Um processo dinâmico e permanente de relação, comunicação e aprendizagem entre culturas 

em condições de respeito, legitimidade, simetria e igualdade. Um intercâmbio que se constrói 

entre pessoas, conhecimentos, saberes e práticas culturalmente diferentes, buscando 

desenvolver um novo sentido entre elas na sua diferença. Um espaço de negociação e de 

tradução onde as desigualdades sociais, econômicas e políticas, e as relações e os conflitos de 

poder não são mantidos ocultos e sim reconhecidos e confrontados. Uma tarefa social e política 

que interpela ao conjunto da sociedade, que parte de práticas e ações sociais concretas e 

conscientes e tenta criar modos de responsabilidade e solidariedade. Uma meta a alcançar. 

(Walsh, 2001, p. 10-11). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 14 

Seguindo a perspectiva proposta por Walsh (2001), a educação popular desempenha um papel 

fundamental na construção de uma educação pautada na interculturalidade. Sob a ótica do pensamento 

freireano, essa abordagem sempre se preocupou em denunciar as injustiças perpetradas contra os 

oprimidos e, a partir dessa denúncia, articular teoria e prática em prol de uma vida orientada por 

políticas e pedagogias voltadas para a libertação de todos os seres humanos. 

O núcleo dessa pedagogia reside no diálogo entre sujeitos históricos, sociais e culturais, 

reconhecendo a complementaridade da diversidade cultural e respeitando a preservação da identidade 

de cada grupo. A educação popular parte da premissa de que o aprendizado deve ser construído 

coletivamente, envolvendo educandos e educadores em um processo de constante reflexão e ação sobre 

a realidade. 

O ponto de partida e de chegada dessa prática pedagógica é a utopia concreta de um mundo 

estruturado na participação, no amor, na solidariedade e na justiça social. Esse mundo é (re)construído 

diariamente por educandos e educadores comprometidos com a transformação de realidades de 

opressão, dominadas pela lógica mercadológica, em contextos sustentados pela liberdade, pela 

democratização social e política e pela ética voltada à humanização plena, nos mais diversos espaços 

da sociedade. 

Portanto, a interculturalidade, ao orientar práticas educativas pautadas no diálogo entre saberes 

diversos, revela-se essencial para a construção de uma educação crítica e humanizadora. Nesse 

processo, conhecimentos científicos, saberes populares e tradições culturais dialogam de forma 

complementar, promovendo a valorização da diversidade epistemológica e fortalecendo a formação de 

sujeitos socialmente engajados, reflexivos e éticos (Santos, 2006; Freire, 1996; Walsh, 2001). Ao 

integrar experiências comunitárias e contextos culturais aos currículos escolares, a educação torna-se 

um espaço de construção coletiva de conhecimento, no qual a diferença é reconhecida não como 

obstáculo, mas como recurso potencializador do aprendizado, da cidadania e da humanização plena. 

Essa abordagem reafirma a necessidade de práticas pedagógicas que promovam justiça social, 

solidariedade e respeito às múltiplas formas de vida e de conhecimento, consolidando a educação como 

instrumento de emancipação e transformação social. 

 

5 PERSPECTIVA DECOLONIAL E PRÁTICAS PEDAGÓGICAS ANTIRRACISTAS NA 

EDUCAÇÃO QUILOMBOLA 

A perspectiva decolonial na educação quilombola surge como uma abordagem crítica que 

questiona os legados da colonialidade do poder, do saber e do ser, historicamente impostos às 

populações negras no Brasil. Esse olhar propõe uma ruptura com modelos educacionais eurocêntricos, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 15 

homogêneos e excludentes, valorizando saberes, práticas culturais e histórias locais que foram 

marginalizadas pelo sistema escolar tradicional. Maldonado-Torres (2007) afirma que a colonialidade 

do poder se perpetua nas estruturas sociais e educacionais, impondo hierarquias de conhecimento que 

desvalorizam experiências e epistemologias não hegemônicas. 

No contexto da educação quilombola, a perspectiva decolonial busca promover uma pedagogia 

que articule ciência, cultura e memória, reconhecendo a importância de integrar saberes tradicionais, 

comunitários e afro-brasileiros aos currículos escolares. Essa abordagem fortalece a identidade cultural 

das comunidades, contribui para a resistência histórica frente a processos de marginalização e cria 

espaços educativos de emancipação social e cognitiva (Grosfoguel, 2011). Assim, a educação 

quilombola, ao adotar um olhar decolonial, não apenas transmite conteúdos formais, mas também 

valoriza a pluralidade de experiências e promove a construção de sujeitos críticos e socialmente 

engajados. 

A educação nas escolas quilombolas distingue-se por uma prática pedagógica que valoriza e 

preserva as tradições culturais dessas comunidades, articulando o ensino formal com os saberes, 

vivências e práticas cotidianas dos quilombolas. Bezerra (2023) ressalta que “a educação quilombola 

vai além da simples transmissão de conteúdo, pois se fundamenta em uma pedagogia que reconhece e 

promove as práticas culturais quilombolas, como as danças, músicas e a preservação das tradições 

orais” (p. 85). Dessa forma, atividades culturais desempenham um papel crucial na construção de uma 

identidade étnica, fortalecendo o vínculo dos estudantes com a história de seus povos e incentivando 

o reconhecimento de sua própria cultura. 

As metodologias aplicadas nessas escolas são planejadas a partir de uma visão educativa que 

resgata e valoriza os saberes afro-brasileiros. Segundo Santos, Viana et al. (2024), “as atividades 

pedagógicas nas escolas quilombolas, que envolvem as danças, as músicas e as narrativas orais, não 

só contribuem para a aprendizagem dos alunos, mas também os conectam com as raízes culturais de 

sua comunidade” (p. 94). A inclusão dessas práticas no currículo escolar constitui uma estratégia eficaz 

para fortalecer a autoestima dos estudantes, promover a continuidade das tradições culturais e 

consolidar uma educação que respeita e afirma a identidade quilombola. 

Além de preservar a memória histórica, as práticas pedagógicas quilombolas têm impacto 

significativo na promoção de uma educação antirracista. Conforme destacam Santos, Viana et al. 

(2024), “ao integrar saberes afro-brasileiros no contexto escolar, as escolas quilombolas proporcionam 

aos estudantes uma formação que combate a marginalização e o racismo, ao mesmo tempo em que 

afirma a cultura negra como um elemento essencial para a educação” (p. 112). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 16 

A inserção de práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais nas escolas brasileiras configura-

se como um passo essencial para a promoção de uma educação inclusiva e equitativa. Esse processo 

ganha relevância ainda maior quando considerado no contexto das escolas quilombolas, cujas práticas 

educativas historicamente buscam valorizar os saberes, as tradições e a identidade cultural das 

comunidades negras.  

Nesse sentido, a implementação de abordagens pedagógicas que desconstruam estereótipos 

raciais e étnicos contribui para o fortalecimento da autoestima dos estudantes quilombolas e para o 

reconhecimento de suas histórias e trajetórias como parte integrante da memória social brasileira. 

Como ressalta Araujo (2025), “as práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais nas escolas exigem 

que as instituições educacionais reavaliem seus métodos de ensino, promovendo a diversidade étnico-

racial no cotidiano escolar e questionando narrativas históricas excludentes” (p. 50). 

O papel do docente é central nesse processo, pois a efetividade das práticas antirracistas e 

decoloniais depende de profissionais preparados para lidar de forma crítica com as questões étnico-

raciais e capazes de reconhecer as especificidades culturais de seus alunos. Em escolas quilombolas, 

essa atuação exige não apenas o uso de materiais didáticos que reflitam a cultura afro-brasileira, mas 

também a criação de experiências pedagógicas que reforcem a identidade e a memória coletiva dos 

estudantes.  

Santos et al. (2024) destacam que “currículos que integram a história e a cultura afro-brasileira 

e indígena são fundamentais para que os alunos compreendam a diversidade do Brasil e reconheçam 

as formas de resistência e luta das populações marginalizadas” (p. 95). Assim, a educação quilombola 

não apenas proporciona aprendizado acadêmico, mas também promove o respeito à diversidade, o 

fortalecimento de vínculos comunitários e a formação de cidadãos conscientes de seu lugar no mundo, 

valorizando a riqueza cultural que atravessa a história do país. 

 

6 CONCLUSÃO 

A educação quilombola, articulada à interculturalidade e à perspectiva decolonial, revela-se 

como um instrumento pedagógico e político essencial para a construção de uma escola antirracista, 

inclusiva e comprometida com a justiça social. Ao valorizar saberes afro-brasileiros, práticas culturais 

e memórias coletivas, essas escolas promovem a preservação da identidade quilombola, fortalecem a 

autoestima dos estudantes e incentivam o respeito à diversidade cultural, contribuindo para a formação 

de indivíduos conscientes de suas raízes históricas e culturais.  

A implementação de práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais nos currículos escolares 

permite a desconstrução de estereótipos raciais, amplia o reconhecimento histórico das comunidades 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 17 

afrodescendentes e cria ambientes educativos nos quais a equidade, a valorização da diferença e a 

participação ativa de todos se tornam princípios estruturantes do processo de ensino-aprendizagem. 

O papel do docente é central nesse processo, exigindo formação crítica, sensibilidade cultural 

e habilidades para mediar diálogos interculturais, integrar saberes tradicionais e científicos, e promover 

experiências pedagógicas que conectem o aprendizado à realidade social, cultural e territorial dos 

estudantes. A atuação docente não se limita à transmissão de conteúdos, mas envolve o estímulo à 

reflexão crítica, ao fortalecimento de vínculos comunitários e à valorização da memória e da cultura 

local.  

Nesse sentido, a educação quilombola emerge como um espaço de resistência cultural, de 

afirmação identitária e de promoção da cidadania plena, oferecendo oportunidades para que os alunos 

compreendam a complexidade do Brasil contemporâneo e se tornem agentes ativos na transformação 

de suas comunidades e da sociedade como um todo. 

Além disso, a educação quilombola constitui um modelo pedagógico transformador que 

questiona os legados da colonialidade, confronta práticas excludentes e propõe a construção de um 

conhecimento plural e inclusivo, capaz de articular ciência, cultura e saberes tradicionais. Ao 

consolidar a educação como ferramenta de emancipação, resistência e valorização da cultura afro-

brasileira, essa modalidade educativa fortalece não apenas a identidade dos sujeitos, mas também o 

compromisso social da escola, contribuindo para a construção de uma sociedade mais justa, solidária 

e democrática.  

Assim, a educação quilombola não apenas cumpre seu papel acadêmico, mas se constitui em 

um projeto político-pedagógico que reafirma a dignidade, a memória e os direitos das comunidades 

negras, reafirmando seu lugar como protagonista na transformação das práticas educativas e sociais no 

Brasil contemporâneo. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 18 

REFERÊNCIAS 

 

AIKENHEAD, Glen S. Science education for everyday life: evidence-based practice. New York, 

USA: Teachers College Press, 2006. 

 

ARAÚJO, E. F. de. Educação Quilombola-EQ: a importância para a valorização da identidade 

cultural. 2024. Disponível em: 

https://www.revistas.uneb.br/index.php/ouricuri/article/download/21973/15429. Acesso em: 5 out. 

2025. 

 

BEZERRA, N. X. O NEABI IFRN: amefricanidade e práticas pedagógicas quilombistas para uma 

formação humana integral na educação profissional e tecnológica. 2023. 

 

BEZERRA, N. X. O NEABI IFRN: amefricanidade e práticas pedagógicas quilombistas para uma 

formação humana integral na educação profissional e tecnológica. 2023. 

 

BRASIL, Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação 

Básica- Resolução Nº 8, de 20 de novembro de 2012. Disponível em: 

https://etnicoracial.mec.gov.br/. Acesso em 22/09/2024. 

 

BRASIL, Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação 

Básica- Resolução Nº 8, de 20 de novembro de 2012. Disponível em: https://etnicoracial.mec.gov.br/. 

Acesso em 22/09/2024. 

 

BRASIL. Presidência da República. Lei nº 9.394/96. Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional. Brasília, DF: Diário Oficial da União, 1996. 

 

CAMPOS, Margarida Cássia; GALLINARI, Tainara Sussai. A educação escolar quilombola e as 

escolas quilombolas no Brasil. Artigo. 2017. 

 

CANDAU, V. M. Educação e sociedade: interfaces entre políticas, currículo e práticas educativas. 

São Paulo: Cortez, 2013. 

 

conceito. 7. ed. São Paulo: Cortez, 2012. 

 

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. São Paulo: Paz 

e Terra, 1996. 

 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2019. 

 

GROSFOGUEL, R. Decolonizing Post-Colonial Studies and Paradigms of Political-Economy: 

Transmodernity, Decolonial Thinking, and Global Coloniality. Transmodernity, v.1, n.1, p. 1-37, 

2011. 

 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos de metodologia científica. 7. 

ed. São Paulo: Atlas, 2010. 

 

LEVINÁS, E. Totalidade e Infinito: Ensaio sobre a Exterioridade. Lisboa: Instituto Piaget, 1977. 

 

https://www.revistas.uneb.br/index.php/ouricuri/article/download/21973/15429


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.10, p.1-19, 2025 19 

MALDONADO-TORRES, N. On the Coloniality of Being: Contributions to the Development of a 

Concept. Cultural Studies, v.21, n.2-3, p. 240-270, 2007. 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 15. 

ed. São Paulo: Hucitec, 2017. 

 

MIRANDA, S. A. de. Quilombos e Educação: identidades em disputa. Educar em Revista, Curitiba, 

v. 34, n. 69, p. 193-207, jun. 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/er/a/cQtxQ4L65n8K3wMYPZnnPWb/?lang=pt. Acesso em: 5 out. 2025. 

 

PIMENTA, S. G. GHEDIN, E. (Orgs.) Professor reflexivo no Brasil: gênese e crítica de um 

 

ROCHA, Luis Félix de Barros Vieira. Arte/educação no terreiro: a possibilidade de práticas 

pedagógicas antirracistas do(a) professor(a) de Arte através do ritual de Baião de Princesas da Casa 

Fanti Ashanti, em São Luís/MA. 2024. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós- 

Graduação em Educação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2024. 

 

ROWLAND, T. Cultura e educação: diversidade e progresso humano. São Paulo: Cortez, 1987. 

 

SANTOS, B. de S. A ciência e a vida: ecologia dos saberes. São Paulo: Cortez, 2006. 

 

SANTOS, B. de S. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de saberes. 

São Paulo: Cortez, 2007. 

 

SANTOS, B. S. MENESES, M. P (Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

 

SANTOS, Marlete Mendes da Silva; SANTOS, Pedro Fernando dos. A Educação Quilombola como 

Elemento de Fortalecimento e Consolidação da Identidade na Comunidade de Conceição das 

Crioulas. don Line Rev. Mult. Psic. V.1 N. 53, p. 271-279., Dezembro/2020. 

 

SANTOS, Silvana Maria Aparecida Viana; FRANQUEIRA, Alberto da Silva; SANTOS, Urbanize 

Cunha. Estratégias de ensino para estudantes com deficiência visual em salas de aula regulares. In: 

SANTOS, Silvana Maria Aparecida Viana; FRANQUEIRA, Alberto da Silva; SANTOS, Urbanize 

Cunha (Org.). Inclusão e acessibilidade para pessoas com deficiência visual. São Paulo: Arché, 2024, 

p. 91-112. 

 

SANTOS, Urbanize Cunha. Estratégias de ensino para estudantes com deficiência visual em salas de 

aula regulares. In: SANTOS, Silvana Maria Aparecida Viana; FRANQUEIRA, Alberto da Silva; 

SANTOS, Urbanize Cunha (Org.). Inclusão e acessibilidade para pessoas com deficiência visual. São 

Paulo: Arché, 2024, p. 91-112. 

 

SILVA, E. J. da. Educação como luta de resistência e afirmação da identidade. 2022. Disponível em: 

https://www.redalyc.org/pdf/7417/741781124017.pdf. Acesso em: 5 out. 2025. 

 

WALSH, C. Interculturalidade crítica e educação popular na América Latina. Quito: Ediciones 

Abya-Yala, 2001. 

 

WALSH, Catherine. La educación Intercultural en la Educación. Peru: Ministerio de Educación. 

(documento de trabalho), 2001. 

https://www.scielo.br/j/er/a/cQtxQ4L65n8K3wMYPZnnPWb/?lang=pt&utm_source=chatgpt.com
https://www.redalyc.org/pdf/7417/741781124017.pdf?utm_source=chatgpt.com

