
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

1 

REPRESENTAÇÃO FEMININA NA ARTE E MITOLOGIA EM A ODISSEIA DE 

PENÉLOPE (2005) DE MARGARET ATWOOD  

 

FEMALE REPRESENTATION IN ART AND MYTHOLOGY IN MARGARET 

ATWOOD'S THE PENELOPE ODYSSEY  (2005) 

 

LA REPRESENTACIÓN FEMENINA EN EL ARTE Y LA MITOLOGÍA EN LA 

ODISEA DE PENÉLOPE  (2005) DE MARGARET ATWOOD  

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n9-226 

 
Data de submissão: 22/08/2025 Data de publicação: 22/09/2025 

 

Luiz Antônio Pereira Lima Neto 

Mestrando em Educação e Cultura 

Instituição: UFPA 

E-mail: luiz20136@gmail.com   

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2053-167X  

 Lattes: http://lattes.cnpq.br/0497856346957216 

 

Maria Lucilena Gonzaga Costa Tavares 

Doutora em Estudos Literários  

Instituição: UFPA 

E-mail: lucilena@ufpa.br  

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8718-0494 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9432855899972772 

 

RESUMO  

Durante séculos, a história real e literária foi contada e composta, em sua grande maioria, por um 

cânone patriarcal.  À mulher, coube, muitas vezes, um papel subalterno, nas narrativas e artes visuais 

é retratada, estereotipicamente, como submissa, hostil ou auxiliar masculina. Ao longo da 

historicidade, as referências da participação feminina nas diversas instâncias da sociedade são em 

menor grau em comparação aos homens. Metodologicamente, este texto apresenta-se do tipo 

exploratório e bibliográfico, com o objetivo de analisar A Odisseia De Penélope (2005), da autora 

canadense Margaret Atwood, tendo como foco a representação de Penélope, para discorrermos sobre 

as diversas formas em que as mulheres foram representadas nas artes visuais e literárias por artistas 

homens. A obra revisita o clássico A Odisseia (1488), creditada a Homero, a partir de uma nova 

perspectiva sobre a personagem Penélope, cuja autorrepresentação e versão sobre os fatos ocorridos 

a tornaram conhecida, tecendo, assim, sua própria narrativa. A partir do contexto politeísta de A 

Odisseia, visamos discutir quais papeis as divindades femininas, como Atena e Circe, têm na 

condução das personagens e como foram retratadas. Para a construção do referencial teórico desse 

artigo, nos baseamos em autores como, de Atwood (2020), Chartier, (2002), Garcia (2015), Federici 

(2023), Homero (2013), Perrot, (2019), Pizan, (2012), Rago, (2002), além de outras pesquisadoras 

que tratam de questões de gênero e literatura. Como resultados deste estudo, foi possível perceber que 

tanto no universo ficcional quanto real a figura feminina vem sendo retratada nas narrativas e artes 

visuais de acordo com concepções patriarcais e discriminatórias, colocando-a assim, em uma posição 

secundária em relação ao homem, o que dificulta, frequentemente, o alcance de uma sociedade 

democrática e com equidade. 

 

https://doi.org/10.56238/arev7n9-226


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

2 

Palavras-chave: Representação Feminina. Arte. Mitologia. Penélope. 

 

ABSTRACT 

For centuries, real and literary history has been told and composed, for the most part, according to a 

patriarchal canon. Women have often been assigned a subordinate role, stereotypically portrayed in 

narratives and visual arts as submissive, hostile, or auxiliary to men. Throughout history, references 

to women's participation in various spheres of society are less frequent than those of men. 

Methodologically, this text is exploratory and bibliographical, aiming to analyze Penelope's Odyssey 

(2005), by Canadian author Margaret Atwood, focusing on the representation of Penelope, to discuss 

the various ways in which women have been represented in the visual and literary arts by male artists. 

The work revisits the classic The Odyssey (1488), credited to Homer, from a new perspective on the 

character Penelope, whose self-representation and version of events made her famous, thus weaving 

her own narrative. Based on the polytheistic context of The Odyssey, we aim to discuss the roles 

female deities, such as Athena and Circe, play in guiding the characters and how they were portrayed. 

To construct the theoretical framework for this article, we drew on authors such as Atwood (2020), 

Chartier (2002), Garcia (2015), Federici (2023), Homer (2013), Perrot (2019), Pizan (2012), Rago 

(2002), as well as other researchers who address gender and literary issues. As a result of this study, 

we observed that in both fictional and real worlds, the female figure has been portrayed in narratives 

and visual arts according to patriarchal and discriminatory conceptions, thus placing her in a secondary 

position in relation to men, which often hinders the achievement of a democratic and equitable society. 

 

Keywords: Female Representation. Art. Mythology. Penelope. 

 

RESUMEN 

Durante siglos, la historia real y literaria se ha narrado y compuesto, en su mayor parte, según un 

canon patriarcal. A las mujeres a menudo se les ha asignado un papel subordinado, retratadas 

estereotípicamente en narrativas y artes visuales como sumisas, hostiles o auxiliares de los hombres. 

A lo largo de la historia, las referencias a la participación de las mujeres en diversas esferas de la 

sociedad son menos frecuentes que las de los hombres. Metodológicamente, este texto es exploratorio 

y bibliográfico, con el objetivo de analizar la Odisea de Penélope (2005), de la autora canadiense 

Margaret Atwood, centrándose en la representación de Penélope, para discutir las diversas maneras 

en que las mujeres han sido representadas en las artes visuales y literarias por artistas masculinos. La 

obra revisita el clásico La Odisea (1488), atribuido a Homero, desde una nueva perspectiva sobre el 

personaje de Penélope, cuya autorrepresentación y versión de los hechos la hicieron famosa, tejiendo 

así su propia narrativa. Partiendo del contexto politeísta de La Odisea, nos proponemos analizar el 

papel que las deidades femeninas, como Atenea y Circe, desempeñan en la guía de los personajes y 

cómo fueron retratados. Para construir el marco teórico de este artículo, nos basamos en autores como 

Atwood (2020), Chartier (2002), García (2015), Federici (2023), Homero (2013), Perrot (2019), Pizan 

(2012), Rago (2002), así como otros investigadores que abordan cuestiones de género y literarias. 

Como resultado de este estudio, observamos que, tanto en el mundo ficticio como en el real, la figura 

femenina ha sido retratada en las narrativas y las artes visuales según concepciones patriarcales y 

discriminatorias, situándola así en una posición secundaria respecto a los hombres, lo que a menudo 

dificulta el logro de una sociedad democrática y equitativa. 

 

Palabras clave: Representación Femenina. Arte. Mitología. Penélope. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

3 

1 INTRODUÇÃO 

Este artigo versa sobre a construção da figura feminina na História mundial. Ao revisitarmos 

a historicidade, notamos que a maioria das pessoas em destaque, presentes nos livros e artes visuais, 

é formada por homens cisgêneros, brancos, heteronormativos, ocidentais e de economia abastada. As 

referências da atuação feminina e a escrita de mulheres nos arquivos da História são em menor 

número, em comparação a dos homens, e, quando é feito, são representadas de forma estereotipada 

como submissa, indefesa, louca ou hostil. 

Essa historicidade foi constituída por uma sociedade androcêntrica, em que o homem está em 

destaque e controle, como adverte Garcia: 

 

O mundo se define em masculino e ao homem é atribuída a representação da humanidade. 

Isto é o androcentrismo: considerar o homem como medida de todas as coisas. O 

androcentrismo distorceu a realidade, deformou a ciência e tem graves consequências na vida 

cotidiana. Enfocar um estudo, uma análise ou pesquisa a partir unicamente da perspectiva 

masculina, e utilizar os resultados como válidos para todo o resto do mundo, faz com que todo 

o conhecimento produzido não seja confiável ou, no mínimo, tenha enormes lacunas e 

confusões. Um bom exemplo de androcentrismo são os meios de comunicação. A visão 

androcêntrica do mundo decide e seleciona quais fatos, acontecimentos ou personalidades são 

notícias, quais serão primeira página e a quem ou ao que dedicar tempo e espaço (Garcia, 

2015, p. 15).  

 

Nesse sentido, os escolhidos para representar a sociedade, como políticos e líderes sociais são, 

em sua maior parcela, homens. Tornando-se os sujeitos principais da história, são assim, a referência 

para todas as decisões da sociedade, colocando a mulher em uma posição de segundo plano e 

dependente do gênero masculino. Dessa maneira, problematizamos as causas de a História mundial 

oficial ser em maioria escrita e constituída por homens. Por qual motivo isso se constitui sem a 

presença das mulheres? Quando feitas referências às mulheres, como sua participação vem sendo 

retratada e apresentada? De qual forma foram representadas? E no caso, na obra A Odisseia De 

Penélope (2005). 

Historicamente, coube à religião e aos mitos a explicação da formação e desenvolvimento da 

humanidade, nesse sentido, a mulher também foi colocada em posição negativa em relação aos 

homens, como nos explica Garcia: 

 

É preciso ressaltar que, ao longo da história da sociedade ocidental, muitos discursos de 

legitimação da desigualdade entre homens e mulheres foram produzidos. A mitologia e as 

religiões são bons exemplos. Na Grécia Clássica e na tradição judaico-cristã, Pandora e Eva 

respectivamente desempenham o mesmo papel: o de demonstrar que a curiosidade feminina 

é a causa das desgraças humanas e da expulsão dos homens do Paraíso (Garcia, 2015, p. 12). 
 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

4 

Diversas figuras femininas foram responsabilizadas pelo ato de curiosidade, Pandora tornou-

se lendária ao liberar de sua caixa todos os males humanos, mas também liberou a esperança, menos 

lembrada. Eva foi estigmatizada como a mulher que ousou desafiar as regras de um Deus masculino 

e buscou o fruto do conhecimento. 

Em relação à mitologia grega, uma das primeiras mulheres de destaque na escrita da história 

literária, e que também foi representada de maneira estereotipada como modelo de mulher fiel e em 

posição inferior ao homem, é Penélope, personagem presente no imaginário popular e em obras como 

Ilíada e Odisseia (IX à VII a.C.), creditada ao poeta grego Homero e que aconteceria entre os séculos 

XII - VIII a.C., na Grécia Antiga. As obras narram os acontecimentos da Guerra de Troia e a volta de 

Ulisses, esposo de Penélope, para casa. 

Margaret Atwood, premiada autora de contos, ensaios, poemas e romances, faz uma releitura 

de A Odisseia, em A Odisseia de Penélope (2005). A escritora canadense, busca apresentar, uma 

perspectiva a partir do que define ser autorrepresentação de Penélope, tecendo sua própria narrativa, 

é assim, protagonista de sua própria Odisseia.  Entretanto, como os relatos misturam fatos com ficção, 

e não existem comprovações históricas suficientes para confirmar se Penélope ou os fatos que a 

sucederam realmente são reais, iremos tratá-la como personagem literária.   

No mesmo universo escrito por Homero, as divindades Atena e Circe também têm papel de 

destaque nos acontecimentos, porém são retratadas segundo concepções patriarcais e em correlação 

com Ulisses, pois interferem em sua jornada de volta para Ítaca. Assim, exploraremos a maneira que 

são descritas e suas representações visuais. 

 

2 METODOLOGIA 

Esperamos como esse artigo fazer uma análise sobre o tema da representação feminina e o 

apagamento imposto às mulheres, pois estudar o gênero na historiografia, segundo Rago: 

 

Trata-se em último termo de avançar para uma história que seja capaz de perceber a 

complexidade dos processos sociais desde uma ótica que tenha em conta a diversidade de 

sujeitos que participem deles. É evidente que o esquecimento, abandono, dissimulação ou 

como queiramos dizer, da mulher como sujeito ativo em tão grande parte da historiografia 

não contribuiu de nenhuma maneira a proporcionar uma escrita histórica satisfatória, senão 

que ao contrário contribuiu ao assentar a história como discurso ideológico das classes 

dominantes (Rago, 2002, p. 15). 

 

 

A história foi, literalmente, escrita pela classe dominante e dominadora, a masculina, impondo 

à mulher determinadas categorias discriminatórias.  Partindo disso, buscamos analisar a maneira como 

isso ocorre às mulheres míticas e divinas da Odisseia. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

5 

A pesquisa para esse trabalho constitui-se em uma abordagem do tipo exploratória que teve 

como “finalidade proporcionar mais informações sobre o assunto, possibilitando sua definição e seu 

delineamento, isto é, facilitar a delimitação do tema da pesquisa; orientar a fixação dos objetivos e a 

formulação das hipóteses” (Prodanov; Freitas, 2013, p. 51-52) e bibliográfica, pois foi necessário 

pesquisar, analisar, fichar e sistematizar todo material teórico que pudesse se relacionar com a temática 

a ser estudada. A pesquisa bibliográfica foi de suma importância pois: 

 

Quando elaborada a partir de material já publicado, constituído principalmente de: livros, 

revistas, publicações em periódicos e artigos científicos, jornais, boletins, monografias, 

dissertações, teses, material cartográfico, internet, com o objetivo de colocar o pesquisador 

em contato direto com todo material já escrito sobre o assunto da pesquisa. Na pesquisa 

bibliográfica, é importante que o pesquisador verifique a veracidade dos dados obtidos, 

observando as possíveis incoerências ou contradições que as obras possam apresentar 

(Prodanov; Freitas, 2013, p. 54). 

 

Nosso material de análise foi feito com base na obra A Odisseia de Penélope (2005), onde 

observamos as condições de produção fictícias e/ou imaginárias do real para compreender o papel da 

mulher e sua representação no material publicado. 

Teoricamente debruçamo-nos sobre os estudos de Atwood (2020), Chartier, (2002), Garcia 

(2015), Gomes (2013), Federici (2023), Hodges (2022), Homero (2013), Perrot, (2019), Pizan, (2012), 

Rago, (2002) e Santos, (2015), para atingirmos os objetivos de compreender as representações 

narrativas e artísticas de figuras femininas de destaque como Penélope, Atena e Circe, presentes no 

universo politeísta da Odisseia.  

 

3 REPRESENTAÇÃO ARTÍSTICA E NARRATIVA DAS MULHERES MÍTICAS E DIVINAS 

Nas próximas seções, investigamos a representação de figuras femininas descritas no universo 

politeísta da Odisseia e de qual maneira são (d)escritas e representadas nas narrativas e artes visuais. 

Dessa forma, é fundamental compreender o conceito de representação: 

 

Representar é, pois, fazer conhecer as coisas mediante ‘pela pintura de um objeto’, ‘pelas 

palavras e gestos’, ‘por algumas figuras, por marcas’ – como os enigmas, os emblemas, as 

fábulas, as alegorias. Representar no sentido jurídico e político é também ‘manter o lugar de 

alguém, ter em mãos sua autoridade (Chartier, 2002, p. 165).  

 

Retratadas pelos homens de determinadas maneiras, as mulheres são colocadas em categorias 

e, assim, acabam se submetendo ao ideal masculino, como, de esposa ideal, dedicando sua vida e 

tempo ao companheiro e família. Além de impor certos padrões, para que outras mulheres também o 

sigam, como a mulher que se comporta discretamente em público, não chamando atenção para si 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

6 

mesma. A categoria experiência, dentro da história cultural, é importante, pois ajuda-nos a “identificar 

o modo como em diferentes lugares e momentos uma determinada realidade social é construída, 

pensada, dada a ler” (Chartier, 1990, p.17).  Fazendo-nos entender melhor a historicidade da mulher 

pela e na obra literária. 

Para entendermos a participação feminina na historicidade precisamos retomar uma das 

principais esferas que comandam ou comandaram a sociedade: a religiosidade, no caso as crenças 

politeístas. O contexto e sociedade em que se encontravam Penélope e Odisseu, os reis de Ítaca, eram 

politeístas, ou seja, acreditavam em variados deuses e deusas.  Assim, precisamos compreender qual 

papel as personagens femininas, divinas ou não, têm no universo da Odisseia e de qual forma estas 

foram retratadas. Nesse artigo destacaremos três diferentes representações da mulher: a fiel, a 

protetora e a perigosa. 

 

3.1 PENÉLOPE E A REPRESENTAÇÃO DE MULHER IDEAL 

Para podermos compreender melhor a história de Penélope, e também sua nova representação, 

é necessário conhecer o contexto no qual está inserida. Na primeira obra, Ilíada, formada por vinte e 

quatro cantos, é narrada a famosa Guerra de Troia contra Grécia, que duraria cerca de dez anos. Os 

eventos se iniciam com o rapto (ou fuga) de Helena, prima de Penélope e esposa de Menelau, rei de 

Esparta. Helena foi levada pelo amante Páris, príncipe de Troia (atual região da Turquia). Para 

recuperar a esposa, e também conquistar o território Troiano, Menelau invoca a ajuda de Deuses e 

Deusas e de diversos guerreiros como Aquiles, famoso pela força, mas também pela fragilidade 

representada pelo calcanhar, e Odisseu, esposo de Penélope. 

A guerra é vencida pelos gregos, ao utilizar de um artifício idealizado por Odisseu. Fingem 

declarar derrota e a retirada de Troia, deixando um cavalo de madeira, que seria dado como presente 

aos Troianos. Entretanto, Odisseu e seus guerreiros se escondem dentro do Cavalo de Troia que foi 

levado para dentro da cidade. À noite, enquanto a população dormia, os gregos saem do esconderijo 

e conquistam os troianos e a cidade, levando Helena de volta para Menelau. 

O segundo livro, Odisseia, título derivado de Odisseu, narra, também em vinte e quatro cantos, 

o retorno do guerreiro ao reino de Ítaca, e, em paralelo, as provocações acerca da fidelidade de 

Penélope. A viagem de regresso, em navio, durou mais dez anos e é permeada por diversas 

dificuldades enfrentadas por Odisseu e os tripulantes, mas também de aventuras sexuais com 

divindades, que serão tratadas na primeira e terceira seção. Até hoje, o termo Odisseia significa viagem 

ou narrativa aventurosa. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

7 

Como muitas mulheres, Penélope está ligada às figuras masculinas, inicialmente ao pai e ao 

marido e depois, aos pretendentes. Ela é, até os dias atuais, considerada um dos primeiros modelos de 

mulher fiel e dedicada, pois permaneceu assim, enquanto o esposo se ausentou por cerca de vinte anos, 

ao participar dos eventos ligados à Guerra de Troia. Pelo fato de o rei estar afastado durante muito 

tempo, acreditavam que já estivesse morto, então, Penélope foi assediada, segundo Atwood, por mais 

de cem pretendentes que queriam ascender ao trono ao se casar com ela.  

Como acreditava que Odisseu estava vivo e também não pretendia escolher um dos 

pretendentes como esposo, Penélope utiliza do estratagema de tecer uma mortalha para ganhar tempo. 

Na versão de Atwood, Penélope atribui a inspiração à Deusa Atena: 

 

Eu pensava num meio de adiar o dia da decisão sem me comprometer. Finalmente pensei num 

ardil. Quando contava a história, depois, eu costumava dizer que Palas Atena, deusa dos 

tecidos, dera a ideia, e talvez fosse verdade, pelo que sei; creditar aos deuses uma inspiração 

era sempre um bom modo de evitar acusações de orgulho indevido, se o esquema desse certo, 

bem como de culpa, caso fracassasse (Atwood, 2020, p. 75) 

 

Conferindo a inspiração à divindade, Penélope teve mais respaldo para poder tecer a mortalha, 

ganhando tempo até que Odisseu retornasse. Assim a rainha começou a tecitura: 

 

Instalado em seus aposentos um grande tear, pôs- se a tecer um pano delicado e demasiado 

longo e daí nos disse: “Moços, pretendentes meus, visto como morreu o divino Odisseu, 

pacientai em vosso ardor pela minha mão, até eu terminar a peça, para que não se desperdice 

o meu urdume; é uma mortalha para o bravo Laertes, para quando o prostrar o triste destino 

da dolorosa morte [...] Assim disse ela e nosso altivo coração deixou-se persuadir. Daí, de dia 

ia tecendo a sua trama imensa; de noite, mandava acender as tochas e a desfazia (Homero, 

2013, p. 28). 

 

Após destecer, no outro dia começava novamente a tecer, adiando a escolha de um novo rei. 

Entretanto, o plano é descoberto, o que faz com que os pretendentes pressionem ainda mais Penélope. 

Porém, Odisseu volta a tempo para Ítaca, mata todos os pretendentes e também as doze mulheres 

escravizadas que ajudaram Penélope com o plano, por, equivocadamente, achar que elas estavam 

mancomunadas com os inimigos. 

Percebemos, até este ponto, a maneira como a personagem foi estigmatizada. Entretanto, na 

releitura de Margaret Atwood, Penélope conta sua perspectiva sobre os fatos estereotipados que lhe 

renderam fama. Essa visão moderna, passa-se também na atualidade, e é narrada por Penélope no 

Hades, pós vida mitológico grego, pois já está há milênios morta. Agora, morta, Penélope descobre 

todas as aventuras de Odisseu e também a forma pela qual ficou conhecida, como modelo de esposa 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

8 

dedicada e casta e pode ressignificar sua história. A narrativa é intercalada pelos cantos das doze 

companheiras escravizadas e mortas injustamente.  

Para efeito de ilustração temos, a seguir, uma pintura de Penélope produzida pelo pintor John 

William Waterhouse: 

 

Figura 01 – Penélope e os pretendentes por John William Waterhouse 

 
Fonte: Site Feel the art 

 

 Na imagem, Penélope está na posição central, curvada, como se dedicasse a tecer a mortalha, 

o estratagema usado para adiar a escolha de um pretendente. De um lado, são retratadas as mulheres 

escravizadas que a auxiliaram na tarefa, e do outro, alguns dos homens que a pressionavam e 

desejavam ser escolhidos como novo esposo.  

Da mesma forma que Atwood reinterpreta um clássico, a poeta e filosofa italiana Christine de 

Pizan (1364-1431), considerada a primeira escritora profissional, reescreve o clássico A Cidade de 

Deus (426), por Santo Agostinho, em A Cidade das Mulheres (1405) considerada a primeira obra 

feminista da literatura ocidental. Na primeira, a sociedade é dividida entre a sociedade dos homens e 

a de Deus. Na narrativa de Pizan, é separada pela dos homens e das mulheres. Da mesma forma que 

Penélope governou na ausência de Odisseu, nesse universo são as mulheres que governam. A autora 

recupera mulheres de diferentes épocas, e as reinterpreta como símbolo de astúcia e resistência, 

incluindo Penélope: 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

9 

Os livros antigos dão vários s de mulheres castas e virtuosas. Entre as danas pagãs, Penélope, 

esposa do príncipe Ulisses, foi uma mulher de grande virtude, mas, de todos os méritos, era a 

castidade exemplar o que era mais louvado. Encontramos sua história em várias crônicas. Essa 

mulher conduziu-se de forma irrepreensível durante os dez anos que seu marido ficou sitiado 

em Troia, e isso com todo o assédio de muitos reis e príncipes, causado pela sua imensa beleza, 

que ela recusava-se a escutar. Ela era sábia, virtuosa, devota aos deuses e de vida exemplar. 

Fato mais notável ainda é que ela esperou seu marido dez anos a mais, depois da destruição 

de Troia (Pizan, 2012, p. 230-231). 

 

Podemos perceber as características que, ao longo da historicidade, foram usadas para 

descrever Penélope, virtuosa, irrepreensível, sábia. Eram esses os valores esperados (pelos homens) 

que uma mulher digna tivesse.   

 

3.2 ATENA E O PAPEL DE PROTETORA 

Depois da Guerra de Troia, datada por volta de 1200 a.C., com duração de cerca de dez anos, 

Odisseu e seus companheiros seguiram viagem a navio para o retorno a Ítaca, a qual duraria cerca de 

dezessete anos, porém, eles encontram inúmeras dificuldades criadas, tanto por seres humanos, quanto 

mitológicos e divinos, como Poseidon, o deus dos mares, que buscava vingança, pois o filho, 

Polifemo, o ciclope, ter sido cegado por Odisseu. 

A ajuda poderia vir de diversas entidades do Olimpo, a morada dos deuses gregos, mas, para 

isso ocorrer, Odisseu teria que conquistar a benevolência Divina: 

 

A relação que Homero e seus heróis mantêm com os deuses é mais formal do que psicológica 

e basta fazer sacrifícios para agradar esses deuses ou cometer alguma desmedida para atrair 

sua ira.  

Nessa viagem de Ulisses de volta para casa, cheia de peripécias, perigos e desafios, o herói 

terá muitas oportunidades de provar sua piedade e conquistar o favor dos deuses (Gomes, 

2013, p. 22). 

 

O rei de Ítaca agradou os deuses ao realizar feitos heroicos, como o ato decisivo para vencer a 

Guerra de Troia ao se esconder dentro do Cavalo de madeira para invadir a cidade. Também, 

demonstrou coragem ao enfrentar criaturas tais quais sereias e ciclopes.  

As grandes interferências na viagem de retorno a Ítaca, tanto para o bem quanto para o mal, 

vêm de figuras femininas. A principal beneficiadora ao grupo de Odisseu é Atena ou Minerva, deusa 

da guerra e sabedoria e filha de Zeus. Na tela abaixo, A luta entre Marte e Minerva (1711), do francês 

Jacques Louis David, a Deusa é retratada em uma das cenas da Ilíada, na qual luta contra o irmão Ares 

ou Marte, Deus da guerra: 

 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

10 

Figura 2 – A luta entre Marte e Minerva por Jacques Louis David  

 
Fonte: Site Mitologia e Fantasia 

 

Na cena, temos Ares posicionado no chão, abaixo de Atena, e, por ter sido derrotado pela irmã, 

está no chão com as armas. Tanto ele quanto outros guerreiros estão em posição inferior em relação à 

Deusa, que, vitoriosa, está mais acima, ereta e imponente, mantendo o elmo e capacete, elementos 

ligados à guerra. Essa posição elevada da mulher em relação ao homem não será recorrente nas obras 

visuais ao longo do trabalho. Percebemos outra figura feminina divina, mas desnuda, flutuando nas 

nuvens. A nudez feminina é um elemento frequente nas pinturas, principalmente de autoria masculina, 

e, por este motivo, nos questionamos se há real necessidade de o artista, homem, retratar a mulher de 

forma erotizada. 

A intercessão de Atena a Ulisses vem desde o início da Guerra de Troia. Dos Santos (2015) 

discorre sobre os motivos que a levaram a tomar partido do herói: 

 

A influência no destino do herói Odisseu por parte de Atena se inicia na Ilíada, já que Atena 

ajudou os gregos em tudo que pôde para fazê-los vencer a Guerra de Tróia. Desta forma, sendo 

defensora dos gregos estaria também sendo de Odisseu. Um dos motivos que fez Atena ser a 

favor dos gregos foi o fato de no Julgamento de Páris, este ter escolhido Afrodite como a mais 

bela já que ela o ofereceu a mulher mais bela do mundo, Helena (Santos, 2015, p. 17-18). 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

11 

No relato, percebemos que o motivo para Atena ajudar os gregos está relacionado à vaidade e 

uma possível intriga entre as Deusas Atena e Afrodite, configurando estereótipos femininos, como 

ciúmes, inveja e rivalidade feminina. 

Independentemente dos motivos, Atena, em diversos momentos, aconselha ou ajuda o herói 

no retorno. Destacamos mais duas ocasiões em que Atena o ajuda: no início da narrativa homérica, a 

Deusa recomenda a Telêmaco, filho de Odisseu, a deixar a ilha e ir atrás do pai para poder auxiliá-lo: 

“Ocorre então uma conversa. Atena aconselha Telêmaco a ir procurar seu pai primeiro em Pilo, cidade 

de Nestor, depois em Esparta, cidade de Menelau. Ela parte dando sinais de que é deusa. Acontece, 

entrementes, a festa dos pretendentes” (Homero, 2015, p. 18). Essa orientação é essencial, pois, só 

diante disso, Odisseu consegue retornar para casa.   

Em seguida, a estratégia usada por Odisseu para conseguir chegar em segurança, é que se 

transforme em um mendigo ou velho, para não ser reconhecido: “Atena aconselha Odisseu perto da 

costa sobre a Morte dos pretendentes. Ela esconde seus pertences em uma caverna e transforma 

Odisseu em um velho” (Homero, 2015, p. 281). Dessa forma, nem mesmo os opositores e até Penélope 

o reconheceriam facilmente. Podemos, então, perceber que, mesmo sendo considerado um grande 

herói, Odisseu necessita da proteção feminina para retornar ao reinado.  

 

3.3 CIRCE: ETERNIZADA SEDUTORA E PERIGOSA 

Um dos perigos enfrentados na viagem até Ítaca se dá quando Odisseu encontra a Deusa-ninfa 

Circe que, segundo Kate Hodges, é a “primeira bruxa da literatura ocidental e que serviu de modelo 

por séculos para as feiticeiras”, (2022, p. 18). Grande é a importância dada a ela, porém, muitas vezes, 

esse modelo foi visto de forma negativa, pois as mulheres, ligadas às práticas espirituais, também são 

condenadas por serem consideradas bruxas, uma vez que “ofendem a razão e a medicina moderna, 

por suas práticas mágicas. Têm a pretensão de curar os corpos, não somente com ervas, mas com 

elixires elaborados por elas e com fórmulas esotéricas” (Perrot, 2019, p. 89). Circe estava ligada a 

essas práticas.  

 Pizan (2012) também discorre sobre a história de Circe, destacando sua importância, como a 

Rainha de sua ilha: 

 

Essa mulher conhecia tanto a arte da magia que podia conseguir tudo que queria pela força de 

seus sortilégios. Ela conhecia uma bebida que tinha a virtude de transformar os homens em 

animais selvagens e em pássaros. Temos a prova na história de Ulisses. Ele voltava, depois da 

destruição de Troia, pensando estar se dirigindo ao seu país, a Grécia, quando ventos e fortuna 

carregaram seus navios de um lado para o outro na tempestade, até chegar, por fim, ao porto 

da cidade da rainha Circe. Mas, como o sábio Ulisses não quis desembarcar sem a permissão 

e o consentimento da rainha do lugar, enviou seus cavaleiros até a rainha para saber se lhe 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

12 

agradaria que eles descessem à terra. Mas, aquela dama, suspeitando que fossem inimigos, 

ofereceu-lhes um pouco de sua bebida, transformando-os, imediatamente, em porcos. Mas 

Ulisses não tardou a ir até ela e, tanto fez, que a persuadiu a restituir o aspecto original deles 

(Pizan, 2012, p. 134). 

 

Na narrativa, Odisseu, quando chega à ilha de Eeia, a descreve como “Circe de belas tranças, 

terrível deusa de fala humana (...) de pernicioso pensamento” (Homero, 2011, p. 283).  Além de 

analisar aspectos físicos, como os cabelos, temperamento e personalidade também são julgados.  Por 

ser considerada bruxa, Circe deveria ser temida, tais quais outras mulheres que ao longo da 

historicidade também foram classificadas desta maneira, pois as bruxas “sempre foram mulheres que 

se atreveram a ser corajosas, agressivas, inteligentes, não conformistas, curiosas, independentes, 

sexualmente liberadas, revolucionárias […] Você é uma Bruxa pelo fato de ser mulher, indomável, 

desvairada, alegre e imortal” (Morgan, 1970 apud Federici, 2023, p. 300). 

Por confiar em sua capacidade e poderes, Circe não tinha medo de enfrentar os homens que 

ousavam invadir o território. Para efeito de ilustração, temos a seguir uma pintura de Circe, intitulada 

Odysseus and Circe (1585) do pintor belga Bartholomaeus Spranger (1546-1611): 

 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

13 

Figura 2 – Odysseus and Circe por Bartholomaeus Spranger 

 
Fonte: Site WikiArt 

 

Ao analisarmos a pintura, identificamos que Ulisses está entrelaçado à Circe, mas pela 

expressão e posição facial parece se afastar, como se a rejeitasse. Estão cercados por animais, tais 

quais cachorro, javali e cavalo, que seriam, na verdade, homens enfeitiçados. Notamos, novamente, a 

nudez feminina, pois Circe aparece com seus seios expostos e de forma sensual, reiterando a forma 

estereotipada que as mulheres são representadas ao longo da história, não somente na escrita ou na 

oralidade, mas também nas artes visuais.   

Circe vivia em “seu palácio, situado em uma clareira do bosque cercado por leões e lobos que 

não haviam nascido de feras, mas homens que haviam sido transformados em animais pela força de 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

14 

seus feitiços” (Robles, 2019, p. 105). Animais que conduziriam os tripulantes de Odisseu até a 

comandante da Ilha. Circe seduz os homens com um banquete enfeitiçado para, depois, com uma vara 

mágica, transformar parte da tripulação em porcos.  

A estratégia de Circe para se proteger dos recém-chegados à ilha era converter a tripulação em 

porcos. Podemos relacionar a espécie dos animais transformados com “o lema da segunda onda 

feminista e do grito ‘porcos machistas’, o que reforça o quanto as ações de Circe reverberaram” 

(Hodges, 2022, p. 20). Grito que até hoje demonstra a indignação das mulheres ao caráter animalesco 

e selvagem dos homens. 

Poucos homens não foram transformados em animais, entre eles Euríloco e Odisseu. O 

primeiro conduziu os vinte e dois homens até a ilha, mas, percebendo a intenção de Circe, evitou 

aproximar-se. Já Odisseu, inicialmente, salvou-se, pois ficou cuidando do navio. Entretanto, no 

decorrer da narrativa, o herói é ajudado pelos deuses a evitar o feitiço. O Deus mensageiro, Hermes, 

enviado pelos Deuses para protegê-lo, sugere que ingira uma erva, para não ser enfeitiçado e também 

o instrui a se proteger da transformação em porco: 

 
Logo que Circe com sua varinha tocar-te no corpo, saca depressa da espada cortante, que ao 

lado te pende, e contra a deusa arremete, mostrando intenção de matá-la. Ela, com medo, há 

de, então, implorar-te que ao leito a acompanhes. De forma alguma te negues subir para o 

leito da deusa, para que os sócios te queiram livrar e tratar-te benigna (Homero, 2015, p. 117). 

 

Dessa forma, sendo ajudado por Hermes, Odisseu deita-se com a Deusa para conseguir a 

promessa de que ela não faça novas armadilhas. Assim, conquista a saída e libertação da ilha, além de 

impedir que os companheiros sejam transformados em porcos novamente:  

 
E foi assim que, de permeio a rituais sagrados, Circe empenhou o juramento em nome de 

todos os deuses benditos de devolver à forma humana não somente os companheiros de 

Ulisses, mas todos os demais desgraçados que mantinha em cativeiro sob a forma de bestas, 

e ainda jurou que jamais faria coisa alguma que pudesse prejudicá-lo enquanto estivesse 

adormecido (Robles, 2019, p. 110-111). 

 

Circe cumpriu a promessa e desfez a transformação. Entretanto, acabou seduzindo Odisseu, 

mas não o enfeitiçando “com qualquer substância arcana, mas a deusa utilizou seus liames de amor a 

fim de mantê-lo preso a seu leito” (Robles, 2019, p. 113) assim, prendendo na ilha por mais tempo, o 

que ocasiona na geração de filhos do relacionamento. 

Depois de um ano de encanto, Odisseu relembra Circe da promessa de libertação, e assim, a 

Deusa cumpre com a palavra. Circe ainda os ajuda a se protegerem contra o canto das sereias que os 

iriam enfeitiçar no decorrer da viagem. Desta forma, podemos perceber que, na narrativa homérica, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

15 

as personagens femininas, ligadas ao divino, são retratadas de forma sedutora e também perigosas ou 

em função de auxiliar o homem, retratado em posição de herói. 

 

4 CONCLUSÃO 

A proposta desse artigo foi analisar a representação da figura feminina por meio das 

personagens Atena e Circe, além de Penélope, ressignificada na obra A Odisseia De Penélope (2005) 

de Margaret Atwood, para discorrermos de quais formas as mulheres foram representadas nas artes 

visuais e literárias por artistas homens. Na análise percebemos que, tanto no universo ficcional quanto 

real, a figura feminina foi retratada de acordo com concepções patriarcais, colocando a mulher em 

uma posição secundária em relação ao homem, a “bela, recatada e do lar”, condição esta construída 

por discursos fundadores e milenares que impõem a condição feminina como submissa, dependente, 

não dona de saber, do ser e do próprio viver. 

Ao analisar as obras e personagens, constatamos que a representação é e vem sendo retratada 

nas artes visuais por homens ainda sobre o ponto de vista patriarcal, que coloca a mulher em uma 

condição subalterna. Assim, esses discursos, são de dominação masculina de e sobre o corpo e a vida 

das mulheres, sendo vistas ainda como propriedade masculina. 

As mulheres divinas destacadas, Atena, Circe e a mítica Penélope estão representadas e 

relacionadas a uma figura masculina, Ulisses. Atena, auxilia e protege o Herói, contribuindo para se 

libertar de perigos quantos os de Circe, que o seduz e aprisiona. Penélope é o exemplo de mulher que 

espera fiel e pacientemente o esposo, porém, podemos considerar que Margaret Atwood, pela sua 

escrita, questiona e denuncia as maneiras que mulher é subjugada e assediada. Penélope é alvo de 

investidas masculinas desmedidas. Desta forma, ela pode contar sua versão dos fatos e tomar posição 

de equidade e importância, possibilitando que outras mulheres também possam se autorrepresentar. 

 

 

 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-16, 2025  

16 

REFERÊNCIAS 

 

A luta entre Marte e Minerva. Mitologia e Fantasia. Atena: Deusa da sabedoria. Disponível em: 

https://mitologiaefantasia.wordpress.com/2016/08/01/atena-deusa-da-sabedoria/. Acesso em: 

12/09/2024/. 

 

ATWOOD, Margaret. A odisseia de Penélope. Tradução: Celso Nogueira. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Rocco, 2020. 

 

CHARTIER. Roger. A Beira da Falésia: a história entre incertezas e inquietudes. Porto Alegre: Ed. 

UFRGS, 2002. 

 

CHARTIER, Roger. A história cultural. Rio de Janeiro: Bertrand, 1990. 

 

GARCIA, Carla Cristina. Breve história do feminismo. São Paulo: Claridade, 2015. 

 

GOMES, Cassiane Oliveira De Souza. Os desafios do herói e a ajuda dos deuses em Homero e 

Bunyan. Revista Temporis [ação] (ISSN 2317-5516), v. 13, n. 2, p. 16-26, 2013. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa, corpos e acumulação primitiva. Tradução Coletivo Sycoraz – 

2ªed. São Paulo: 2023. 

 

HODGES, Kate. Bruxas, guerreiras, deusas: as mulheres mais poderosas da mitologia. Tradução 

Maíra Mendes Galvão. Ubatuba, SP: Livros da Raposa Vermelha, 2022. 

 

HOMERO. Odisseia. Tradução Jaime Bruna. 2. ed. São Paulo: Cultrix, 2013 

 

Odysseus and Circe. Wikiart. Disponível em: https://www.wikiart.org/en/bartholomaus-

spranger/odysseus-and-circe-1585. Acesso em 20 setembro de 2024. 

 

PRODANOV, Cleber  Cristiano; FREITAS, Ernani Cesar. Metodologia do trabalho científico: 

métodos e técnicas da pesquisa e do trabalho acadêmico. Novo Hamburgo, RS: Feevale, 2013. 

 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. Tradução Angela M. S. Côrrea. 2. Ed. São Paulo: 

Contexto, 2019. 

 

Penélope e os pretendentes (1912), de John William Waterhouse. Feel the art. Disponível em: 

https://app.fta.art/pt/artwork/04b2e10e26e0a817e179ad02a621134ccf16a560. Acesso em 17 

setembro de 2024. 

 

PIZAN, Christine de. A cidade das damas. Tradução e apresentação Luciana Eleonora de Freitas 

Calado. Deplagne; prefácio Ildney Cavalcanti. -Florianópolis: Ed. Mulheres, 2012. 

 

RAGO, Margareth. Gênero e história. 1. ed. Compostela: CNT, 2012. 

 

SANTOS, Isabela Batista dos.  A deusa tecelã de destinos: uma leitura da interferência de atena no 

destino do herói odisseu. In: Anais do II Encontro de Estudos Clássicos da Bahia, Salvador, BA, 22 

a 24 de abril de 2015 / Renato Ambrosio, Tereza Pereira do Carmo, Zélia Gonçalves dos Santos, 

(orgs.) ; Universidade Federal da Bahia, Instituto de Letras. - Salvador: UFBA, 2015. 


