
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 1 

APARIÇÕES VISUAIS DOS MORTOS: SENSIBILIDADES E NARRATIVAS DE 

CATÓLICOS DA REGIÃO DO CARIRI/CE 

 

VISUAL APPARITIONS OF THE DEAD: SENSITIVITIES AND NARRATIVES OF 

CATHOLICS IN THE CARIRI/CE REGION 

 

APARICIONES VISUALES DE LOS MUERTOS: SENSIBILIDADES Y NARRATIVAS DE 

LOS CATÓLICOS EN LA REGIÓN CARIRI/CE 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n9-123 

 
Data de submissão: 15/08/2025 Data de publicação: 15/09/2025 

 

Cícero Joaquim dos Santos 

Doutor em História Social 

Instituição: Universidade Regional do Cariri 

E-mail: joaquim.santos@urca.br   

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4970627821671141 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4897-4336 

 

RESUMO  

O artigo analisa narrativas orais de católicos idosos da região do Cariri, no Ceará, sobre aparições 

visuais dos mortos. A partir da metodologia da história oral, o estudo investiga experiências de 

visagens, caixões nas estradas, procissões de almas e o fogo corredor, compreendendo-as como 

expressões simbólicas que articulam memória, imaginário e sensibilidade. As narrativas revelam a 

permanência de crenças religiosas que concebem a morte não como ruptura definitiva, mas como 

passagem permeada por temporalidades diversas, nas quais os mortos continuam a interagir com os 

vivos por meio de funções pedagógicas, punitivas ou vingativas. O artigo mostra como essas narrativas 

orais ressignificam experiências coletivas e individuais, atualizando sensibilidades históricas e 

reafirmando a continuidade de crenças religiosas sobre a morte e os mortos no presente.  

 

Palavras-chave: Memória. Narrativas Orais. Mortos. 

 

ABSTRACT 

The article analyzes oral narratives of elderly Catholic residents from the Cariri region, in Ceará, about 

visual apparitions of the dead. Based on the oral history methodology, the study investigates 

experiences of ghostly visions, coffins on roads, processions of souls, and the “fogo corredor” 

(wandering fire), understanding them as symbolic expressions that articulate memory, imagination, 

and sensibility. The narratives reveal the persistence of religious beliefs that conceive death not as a 

definitive rupture, but as a passage permeated by diverse temporalities, in which the dead continue to 

interact with the living through pedagogical, punitive, or vengeful functions. The article shows how 

these oral narratives re-signify collective and individual experiences, updating historical sensibilities 

and reaffirming the continuity of religious beliefs about death and the dead in the present. 

 

Keywords: Memory. Oral Narratives. Dead. 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza las narraciones orales de ancianos católicos de la región de Cariri, Ceará, sobre 

las apariciones visuales de los muertos. Utilizando la metodología de la historia oral, el estudio 

https://doi.org/10.56238/arev7n9-123


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 2 

investiga las experiencias de visiones, ataúdes en los caminos, procesiones de almas y el fuego que 

corre, entendiéndolas como expresiones simbólicas que articulan la memoria, la imaginación y la 

sensibilidad. Las narraciones revelan la persistencia de creencias religiosas que conciben la muerte no 

como una ruptura definitiva, sino como un pasaje permeado por diversas temporalidades, en el que los 

muertos continúan interactuando con los vivos a través de funciones pedagógicas, punitivas o 

vengativas. El artículo muestra cómo estas narraciones orales resignifican experiencias colectivas e 

individuales, actualizando sensibilidades históricas y reafirmando la continuidad de las creencias 

religiosas sobre la muerte y los muertos en el presente. 

 

Palabras clave: Memoria. Narrativas Orales. Los Muertos. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 3 

1 OS MORTOS E OS CAMINHOS DESTA ESCRITA 

As crenças em torno da morte, dos mortos e de suas manifestações entre os vivos atravessam 

séculos e continuam presentes no imaginário religioso do Brasil contemporâneo. Nas artes da oralidade 

na região do Cariri, localizada no sul do estado do Ceará, no Nordeste brasileiro, muitos narradores 

descrevem encontros com almas penadas, visagens, procissões de defuntos, caixões que surgem nas 

estradas, fogo corredor, figuras espectrais e outras criaturas que irrompem sobretudo no período 

noturno (Freire Bezerra, 2011; Santos, 2017a). Essas experiências, transmitidas oralmente, não 

constituem apenas fragmentos de histórias de assombração contadas para amedrontar, mas sim 

configuram modos singulares de compreender a morte, os mortos e suas idas e vindas entre o mundo 

terreno e o além-cristão. 

Nesse universo simbólico, os mortos não se encontram encerrados em um silêncio. Ao 

contrário, continuam a interagir com os vivos, assumindo funções diversas — ora pedagógicas e 

exemplares, ora punitivas e vingativas. Mediante aparições sonoras, visuais, táteis (Schmitt, 1999; 

Santos, 2017a), olfativas e oníricas (Santos, 2017ab), os mortos castigam, advertem, confundem, 

protegem ou ensinam, atualizando uma visão da morte como passagem permeada por diferentes 

temporalidades (Santos, 2024, 2023ab). Ao revisitarem essas experiências, os narradores ressignificam 

memórias e sensibilidades históricas que reafirmam a permanência e a atualidade das crenças e 

sensibilidades religiosas sobre os mortos e seus trânsitos. 

Esses primeiros escritos e outros saberes foram construídos durante o desenvolvimento da 

minha pesquisa de doutoramento no Programa de Pós-Graduação em História Social da Universidade 

Federal do Ceará (UFC). Defendida em junho de 2017, a tese intitulada A mística do tempo: narrativas 

sobre os mortos na região do Cariri/CE1, problematizou as narrativas orais de católicos sobre aparições 

dos mortos no mundo terreno e seus trânsitos no além-cristão, tomando como hipótese central a ideia 

segundo a qual as relações que os vivos constroem com a morte e com os mortos tomam como 

referência a ordem cristã do tempo. Apresentada por Hartog (2013), tal ordem está estruturada na ideia 

(e no desejo) de eternidade. Nesse horizonte reflexivo, as temporalidades sobre a morte e os mortos 

foram problematizadas a partir das sensibilidades dos narradores.   

Nesse estudo, falo a partir do campo da história da morte, dos mortos e do morrer, dialogando 

com aportes da história cultural, com destaque para as sensibilidades fúnebres e religiosas (Santos, 

2017a). Faço aqui uma história sensível dos mortos. Analisando as narrativas orais a partir dos 

 
1 O desenvolvimento desta pesquisa contou com o financiamento da Fundação Cearense de Apoio ao Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico (FUNCAP). Agradeço imensamente ao Prof. Dr. Francisco Régis Lopes Ramos pela orientação 

generosa e acolhedora.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 4 

conceitos memória (Portelli, 2016, 2013, 2004), imaginário (Le Goff, 1994) e sensibilidade 

(Pesavento, 2007; Santos, 2017b) analiso como as narrativas sobre aparições terrenas e oníricas dos 

mortos operam enquanto testemunhos do vivido e do sonhado. A articulação entre o visível e o 

invisível, entre o dito e o não dito, confere densidade simbólica a experiências que, embora possam 

parecer extraordinárias, são profundamente ancoradas na vida cotidiana, nas práticas devocionais e nas 

temporalidades da morte, do morrer e dos mortos (Santos, 2023).  

Mediante os encontros dialógicos construídos a partir da história oral, entendida como a arte 

da escuta e das relações (Portelli, 2016), o acervo de entrevistas foi produzido entre 2012 e 2015, com 

idosos, católicos, residentes nos espaços urbanos e rurais do Cariri, integrantes ou ex-membros de 

grupos e irmandades religiosas. Seguindo a perspectiva de Alessandro Portelli (2013), as entrevistas 

orais são compreendidas como construções dialógicas, portanto, subjetivas. Mais do que verificar a 

veracidade empírica dos fatos narrados, trata-se de apreender como os sujeitos elaboram, significam e 

ressignificam as experiências narradas. 

Nos recortes deste artigo, objetivo analisar algumas narrativas orais produzidas, destacando a 

maneira como os mortos se manifestam e se inserem no tecido da vida social e religiosa. Busco 

compreender de que modo as memórias sobre aparições visuais (visagens, caixões, procissões de almas 

e fogo corredor) desnudam acepções e sensibilidades sobre a morte e sobre a continuidade da vida 

além-túmulo. 

 

2 O ‘FUNARÉ’ DOS MORTOS 

Quando eu construía a rede de narradores em potência para a pesquisa, conversei, em abril de 

2015, com Seu Antônio Sales, um agricultor aposentado e decurião do grupo de penitentes Irmandade 

da Cruz, do sítio Cabeceiras, zona rural do município de Barbalha. Seu Antônio, como é conhecido, 

tinha 71 anos quando nosso encontro dialógico mediado por meu gravador digital ocorreu, na sua 

residência. Naquela ocasião, ele narrou sobre um “negócio” que o assombrou: 

 

Joaquim: E o senhor já viu alguma alma? 

Seu Antônio: Não.  

Joaquim: Mas já viu alguma assombração? 

Seu Antônio: Eu já vi um negócio que me assombrei, mas a coisa não deu pra me assombrar 

direito né?  

Joaquim: Mas como foi essa história? 

Seu Antônio: Isso foi assim, tá com mais ou menos um mês. Que eu só ando de noite, tarde 

da noite, tá aí a mulher que prova, eu só ando tarde da noite. [?] do finado Sebastião, nós 

cantemos até bendito lá, que ele sabe cantar muitos benditos. Eu vinha descendo aí quando 

cheguei, alí tem uma ladeira, ali, aí a máquina passou e ajeitou, a máquina. Aí o dono da terra 

com raiva, fez um quebra mole muito grande. Aí eu vinha descendo de noite, com base de dez 

e meia da noite. Que eu sai da casa de zé Sebastião, era umas dez horas da noite. Então, quando 

eu cheguei lá, tem uma casinha lá, de minha afilhada. Eu fui quando olhei, olhei logo o buraco 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 5 

né? Que lá tem um buraco pro povo num passar com carro né? Aí quando eu olhei tinha um 

homem estirado. Aí eu digo:  

— Num tive medo.  

Eu tive mais medo de o povo ter matado o homem, ou a moto ter matado o homem, ou um 

carro barroado, num é assim? ou a pessoa ter matado. Então, eu pensei isso: 

— Então, eu vou passar bem por longe e vou caminhar ligeiro.  

Aí olhei pro homem e fui arredando pro lado e tombando lá pro lado dos buracos. Quando eu 

passo um pouquinho, um pouquinho, como daqui nesse outra casa aí [gesticula com as mãos] 

aí lá vinha um carro, alumiou, alumiou meu rosto. Eu digo:  

— Aqui tá sem jeito. Agora vamos ter que provar e num tem mais o que fazer. 

Eu pensei no sentido logo. Aí o carro veio: - pan, pan, pan. Aí baixou a luz pra poder passar 

no buraco. Abaixou a luz, eu só olhei e tava limpo. Num tinha nada, nada, nada. Então, eu 

esperei, o carro passou por eu. Que eu não ia me meter na frente do carro. O carro passou e eu 

num vi nada. Aí eu tive um pouquinho de medo né? Aí quando eu fiquei com medo aí eu fui 

caminhando.  Lá vinha uma moto. A moto passou no mesmo canto. Quando a moto chegou foi 

que meu cabelo baixou um pouquinho. Quando eu não vi nada foi que eu tive medo. Entendeu? 

Aí por isso eu acho que deve ser uma coisa que exista, e eu num sei dizer não. E tá com muitos 

anos que eu ando por todo canto e nunca vi nada. Nunca. 

Joaquim: E isso era uma alma? 

Seu Antônio: Eu num sei o que era. Num posso dizer o que era nada. Sei que. Aí eu 

conversando com Zé Sebastião, ele dizia que ali aparecia um caixão de defunto né. O povo 

corria com medo do caixão. Ele conta. 

Joaquim: Como era a história desse caixão? 

Seu Antônio: Num sei. Ele contou a mim só a história que o povo dizia. Que via um caixão 

de defunto né? Ele disse:  

— Muita gente, compadre Antônio. E você ainda vai ver.  

Eu disse: 

— Será compadre? Aí eu deixo de vir aqui, porque se eu topar com o caixão de um defunto aí 

a carreira é feia.  

Num é assim mesmo? 2 

 

O propósito daquela aparição não foi revelado. O narrador não definiu abertamente essa 

questão, e o mistério permaneceu. Esse caso não foi desvendado, contudo, outras recordações sobre a 

relação entre aparições de mortos e caixões nas estradas foram mencionadas por outros entrevistados, 

como foi o caso de seu Nivaldo Santos, irmão do seu Antônio. Após a conclusão da primeira entrevista 

com o decurião, seu Nivaldo, agricultor de 65 anos, foi entrevistado. Naquele contexto, ele também 

integrava o grupo de penitentes mencionado, e residia no sítio Brito, nas proximidades de Cabeceiras. 

Sobre aparições nas proximidades daquele lugar, ele contou sobre os mistérios de um caixão:  

 

Joaquim: E por aqui tem alguma casa mal assombrada? 

Seu Nivaldo: Tinha. Tinha uma casa velha depois da ponte. Essa que eu tava contando que 

vinha aquelas pessoas e chegava. O povo via umas cobras lá como quem fosse umas lavadeiras 

de fogo andando assim, cobra mesmo, como uma cobra mais só aquelas lavadeiras de fogo, 

ouvia era muita coisa ali. O povo via, o povo via.  

Joaquim: Como era essa história dessa cobra? 

Seu Nivaldo: O povo via aquele caixão, com aquela pessoa dentro. Lá. Aí o povo se 

assombrava com ele. Se tivesse alguma pessoa que chegasse perto pra olhar que era o caixão 

desaparecia. Desaparecia tudo de uma vez. Lá nessa casa, era mal-assombrada mesmo.  

Joaquim: Era lá que aparecia a cobra? 

 
 2Entrevista realizada com Antônio Sales, em 05/04/2015, na sua residência, Sítio Cabeceiras, Barbalha. p. 5-6. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 6 

Seu Nivaldo: Cobra do olho de fogo e quando o caba olhava pra ela muito, ela começava a 

pegar fogo e saia andando. Aí desaparecia.  

Joaquim: E o que acontecia com quem via? 

Seu Nivaldo: O povo se assombrava. Num tinha quem chegasse perto não. Tinha medo. Pois 

é. 

Joaquim: E ela era grande ou era pequena, como era? 

Seu Nivaldo: Grande, grande. O povo diz que era uma cobrona. Eu nunca vi não, mas muita 

gente já viu, ali. Via, agora não vê mais não que acabou-se esses exemplos. Parece que tem o 

tempo marcado de a pessoa virar aquilo só naquele tempo. E o povo dizia que era um, uma 

pessoa que tava penando ali. Só em ver o caixão com a pessoa dentro. A pessoa dentro mesmo, 

o caixão aberto e a pessoa dentro do caixão. Aí o caba corria. Se o caba chegasse perto pra 

olhar se era uma pessoa que tinha botado ali, desaparecia, o caixão. Tinha vez que a pessoa 

pegava gente nos braços. Caia. Dava um ataque do medo. Aí quando a pessoa via aquela pessoa 

ali pegava, era um conhecido. Aí quando a pessoa se acalmava, que tornava, aí dizia o que era 

que tinha visto. Mas o caixão não tava lá não. Muitas vezes, o povo pegava gente ali e levava 

pra casa:  

— É fulano tá aqui, fulano deu um ataque.  

Quando o caba levava pra casa dele, quando chegava lá ele contava o que é que tinha visto, 

por isso que tinha aquilo. O caba ficava com tanto medo que caia, desmaiava. Era assombração 

demais. Só em o caba ver um caixão ali de defunto com um defunto dentro. E o caba pensar:  

— Será se foi alguém que deixou aqui? Eu vou olhar o que é. 

E chegar lá e desaparecer? O caba cai homem. 

Joaquim: E isso é algum sinal? 

Seu Nivaldo: Num deixa mensagem nenhuma porque desaparece. 3  

 

A cobra é um signo mágico, tanto nas Escrituras cristãs, quanto nas tradições orais alusivas à 

morte e aos mortos. A título de exemplo, lembro como ao historicizar um núcleo de saberes e ritos 

agrários nos séculos XVI e XVII, na Itália, Carlo Ginzburg (2010) narrou sobre como as cobras eram 

associadas às almas dos sujeitos que morreram jovens. Não por acaso, nas memórias de seu Nivaldo, 

a narrativa sobre a cobra de fogo coaduna com as aparições de um caixão com um defunto dentro. E o 

mistério foi revelado quando o narrador indicou que se tratava de um morto que penava por lá. Nesse 

caso, a purgação de um infeliz em um espaço terreno se mostrava aos olhos dos vivos.  

Conforme o narrador, parece que há um tempo específico dedicado aquela aparição. Ela se 

torna visível enquanto seu tempo de purgação está em execução. Desse modo, seu desaparecimento 

está atrelado ao cumprimento da sentença e a consumação dos exemplos, mistérios esses restritos a 

sabedoria e a ordem temporal de Deus. 

No que toca aos caixões, outra narradora, a dona de casa e ex-feirante, lembrou uma experiência 

que desde sua infância lhe foi narrada:  

 

O povo diz que ali na curva depois de Dom Quintino [no município do Crato], diz que tem lá 

uma curva muito perigosa. Diz que um tempo diz que, as pessoas via uma pessoa. Vamos 

supor, você ia aqui aí a pessoa mandava você seguir pra outro canto. Caía o carro, morria lá 

dentro. Porque num tem... você já foi pro lado de Farias Brito? Tem uma curva... Tem muitas 

coisas que podem ser verdade, mas também que podem ser mentira. 

 
3 Entrevista realizada com Nivaldo Santos, em 05/04/2015, na residência do seu irmão Antônio Sales, sítio Cabeceiras, 

Barbalha p. 14-15. Grifo meu. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 7 

Joaquim: E o que as pessoas contavam sobre lá?  

Cida: Que aparecia uma pessoa lá. Isso eu ouvia falar desde eu pequena. Que aparecia uma 

pessoa lá e mandava seguir. Dizem que tem uma procissão do caixão ali. É porque lá você, eu 

não sei agora né? Mas lá tem até uma barra de ferro fazendo aquela curva. (...) Tem assim um 

abismo bem grande. Aí diz que lá as vezes você vinha aí, no seu carro, aí aparecia uma pessoa, 

vamos supor, mandava você, se você ia aqui, mandava você ir assim, você caia na besteira aí 

caia lá dentro e morria. Eu ouvi falar desde eu pequena.4 

 

Vale ressaltar que, um pouco antes desse fragmento da entrevista, ela abordou o caso de uma 

morta pedindo carona naquela mesma passagem. Segundo ela, essa história é comumente narrada em 

várias partes do Brasil. A pessoa do desvio não foi apontada, portanto, como um vivo, mas sim como 

um morto. Este desvia a rota dos viajantes para eles caírem no abismo da curva. Depois de comentar 

esse caso, Cida deu um indício do que poderia provocar aquelas aparições: lá também era o local no 

qual aparecia a procissão de um caixão. Em sua narrativa, este objeto está atrelado, portanto, às 

aparições de almas perigosas, já que elas confundem os vivos, provocando mortes intencionalmente. 

Essa não foi a única narradora a revelar tais significados.  

No momento em que falava sobre as aparições de almas penadas, Maria José Inácio, doravante 

Maria do Horto5, como é conhecida, lembrou dois casos: o primeiro nas ruas da cidade de Juazeiro do 

Norte, o segundo na sua terra natal, o lugar onde morava antes de migrar para a cidade do Pe. Cícero, 

na década de 1980:  

 

Maria do Horto: Ainda aparece, aparece como num dia desses do nada, vinha tarde da noite 

quase que se assombra né? Olhe, disse que ai nesse pau seco quando é meia-noite passa a rede 

do caixão atravessado. 

Joaquim: Como é que é essa história? 

Maria do Horto: Um caixão atravessado, ali, meia-noite em diante, se ver visagem menino! 

Um caixão atravessado [risos]. Aí tem gente que não tem medo de alma. 

Joaquim: E o que acontecia com quem via o caixão? 

Maria do Horto: Nada, nada, porque é alma ou passa ou volta. Ali é... Os mais velhos sabem 

contar coisa. Hoje em dia não tá aparecendo os exemplos, mas tá. Olhe, foi lá em meu lugar, 

muitos anos, eu tinha era quinze anos, um homem matou uma pessoa sem merecer, assim você 

sabe, briga de tentação. Aí ele ia comer, quando ia comer a poça de sangue, né. Aí estava 

emagrecendo, aí a família, aí ele disse, ele morreu seco. E ainda é mesmo hoje em dia, é porque 

é muita coisa e ninguém ver, né. Ele ia comer e via as coisas batendo, as bolas de sangue no 

prato, do homem que estava morto né meu filho? 

Joaquim: Do morto na comida? 

Maria do Horto: É do sangue que ele derramou né. (...) Morreu magro. É morreu de fome 

[pausa]. A família perguntou: 

— Por que pai não come?  

 
4 Entrevista realizada com Maria A. N. Roque, em 11/09/2014, na sua residência, no Centro do Crato, p. 13-14. 
5 Para os romeiros do Pe. Cícero, a cidade de Juazeiro do Norte é sagrada, o meio do mundo, o lugar do retorno de Cristo 

a partir do Milagre da hóstia, envolvendo o Pe. Cícero e a beata Maria de Araújo, em 1889, ver Ramos (2012). O bairro 

Horto tem uma dimensão especial na geografia do sagrado em Juazeiro do Norte, sendo o espaço de morada de muito 

devotos e romeiros, já que a tradição religiosa diz que este é o lugar por excelência para a salvação dos fiéis, ver Pinho 

(2023). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 8 

E ele via mais não dizia só via as golfada de sangue. E Deus é o mesmo, foi no meu lugar na 

Estiva do Raposo.6 

 

Quando esta entrevista ocorreu, em setembro de 2015, Maria do Horto tinha 72 anos. Ela 

também é conhecida como Maria dos Benditos, por elaborar benditos, cantar e fazer apresentações 

culturais. Na sua narrativa, o destaque foi dado ao sangue. Para Maria do Horto, o líquido minando na 

comida do assassino era uma providência ou manifestação do homem vitimado. Ao que tudo indica, 

os familiares do assassino não viam o sangue surgir na sua comida. Apenas ele o enxergava. Assim, 

não era a materialidade líquida que vinha à luz dos olhos de todos. Era, sim, uma visagem que era 

percebida unicamente pelo sujeito que ceifou a vida do vitimado, pois apenas o culpado foi 

atormentado. Impressionado com o caso, o homicida morreu seco, de fome, sem conseguir se 

alimentar. A vingança do morto é o ponto chave desse exemplo. E experiências semelhantes continuam 

acontecendo: “E ainda é mesmo hoje em dia, é porque é muita coisa e ninguém ver, né”, reforça a 

narradora. 

Isso evidencia certa continuidade de uma crença antiga comumente partilhada por gente das 

elites e das populações mais pobres na Europa dos séculos XV e XVI, e urdida na composição do 

imaginário religioso brasileiro tocante os mortos vitimados de “morte matada” (assassinatos) ao longo 

da sua colonização. Como sublinha Jean Delumeau (2009, p.120-121), “Ainda no século XVII, 

numerosos juristas dissertaram sobre os cadáveres que se põem a sangrar em presença do assassino, 

apontando assim à justiça”. Naquele universo mental, uma visão animista do universo, conflui com 

um caráter oscilante da fronteira entre a vida e morte. 

No bojo da questão, os poderes dos mortos são postos em relevo. Os vitimados denunciam aos 

vivos quais foram os responsáveis por suas mortes por meio do sangramento dos seus corpos mortos. 

Na experiência contada por Maria do Horto, é o prato de comida que denuncia, sendo usado pelo morto 

para fazer verter seu sangue e, com isso, não apenas exigir a justiça, mas sim, promovê-la com seu 

próprio sangue. Além deste caso, os mortos fazem usos de outras formas para denunciar seus 

agressores, como é o caso das experiências da natureza denunciante (Cascudo, 2006). Destarte, tais 

mortos não somente denunciam e assombram os assassinos. Eles também têm poderes para provocar 

suas mortes. Ao aproximar esses dois casos, portanto, a narradora os projeta nos exemplos do passado 

que, no presente, afirma a entrevistada, ainda aparecem, embora ninguém veja.  

Esta última afirmação é indicativa à presença dos exemplos no tempo presente. Hoje em dia, 

eles continuam povoando o mundo, aparecendo, e ensinando aos vivos lições do tempo histórico e 

 
6 Entrevista realizada com Maria José Inácio, em 14/09/2015, na Secretaria de Cultura e Romaria, cidade de Juazeiro do 

Norte. p. 22-23. Grifo meu. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 9 

enunciações do tempo eterno.7 O problema, nesse sentido, recai no excesso. Residindo na polifonia do 

Juazeiro do Norte e convivendo com a velocidade do mundo contemporâneo, Maria do Horto afirma 

que quando “existe muita coisa”, as pessoas não veem as outras em virtude do número exacerbado de 

informações alcançadas diariamente. Nesses termos, o que outrora era visível pode se tornar invisível 

por conta do excesso, não necessariamente das aparições dos mortos, mas sim das muitas experiências 

anunciadas e vividas diariamente.  

Isso sinaliza o próprio ritmo da entrevistada e da entrevista. Ela fala rapidamente como quem 

tem muito pra contar. Cruza frases e palavras. Misturas históricas. Entra em outros casos sem finalizar 

o que estava dizendo. Fala de forma apressada. Canta benditos rimados e por ela criados. E ao longo 

de toda a entrevista, ela fala para me convencer sobre a certeza dos mistérios de Deus e do tempo 

eterno, bem como sobre os poderes miraculosos do Pe. Cícero e dos espaços de Juazeiro. 

Somando-se às narrativas sobre essas aparições visuais, alguns entrevistados mencionaram a 

procissão das almas. E teve narrador que não somente escutou dos idosos tais narrativas, como também 

presenciou o susto das pessoas: 

 

Joaquim: E as pessoas falavam de uma procissão das almas. O senhor já ouviu falar? 

Seu Nivaldo: Já sim. Já vi assim porque de primeiro o povo andava com, o povo enterrava 

gente de pé. Num tinha caixão, de primeiro né? Aí quando a gente dava fé lá vinha aquele meio 

mundo de gente com aquela rede assim num pau, bem amarrado, num pau e o povo trazendo. 

Quando um cansava o outro pegava. Aí quando uma vez meu pai morava ali pra cá, onde hoje 

é a capela, tu viu a capela ali? Onde hoje é a capela tinha uma palmeira ali torta virada pra 

estrada. Aí quando foi uma vez, nós estava lá no terreiro, aí muita gente lá no terreiro, aí com 

pouco lá vem aquele...Umas dez horas pra onze horas, vinha aquele funaré.  

— Epa home, deixa eu levar um pouquinho.  

— Eu vou levar, deixa agora é minha vez.  

— Deixa eu levar um pouquinho. 

— Após pega, leva, leva.  

— Vamos chegar logo na rua [cidade] com esse defunto.  

Só aquela alarida. Aí todo mundo correu pra estrada pra olhar. Quando chegou na estrada, 

vinha sem ninguém. Todo mundo correu com medo. A rede andando sozinha, com o defunto, 

no ar. Era uma assombração mesmo. Aí todo mundo se assombrou. A rede bem alvinha passou 

voando no ar e a gritaiada levando a rede. Só grito mesmo, as vozes. Num tinha quem não se 

assombrasse. Era a coisa mais feia do mundo.8  

 

 
7 Para Le Goff (1994, p.123), o exemplum é uma herança da antiguidade grego-romana, quando era entendido como uma 

historieta de caráter histórico dita como um argumento em um discurso persuasório. Ele era uma arma do orador político 

ou judiciário. E, posteriormente, tornou-se um instrumento a serviço da moral cristã. No período que corresponde entre os 

primeiros séculos do cristianismo, e o coração da Idade Média, o exemplum teve sua natureza e sua função alteradas. Ele 

deixou de concentrar-se na imitação de Jesus Cristo (que era o exemplum por excelência) e “passou a consistir numa 

narrativa, numa história que se devia tomar no seu todo como um objecto, um instrumento de ensino e/ou de edificação”. 

 

 
8 Entrevista realizada com Nivaldo Santos, em 05/04/2015, na residência do seu irmão Antônio Sales, sítio Cabeceiras, 

Barbalha p. 16. Grifo meu. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 10 

Nos dicionários de língua portuguesa e nos usos cotidianos do Cariri, a palavra procissão 

designa um ritual, comumente religioso, no qual uma marcha, muitas vezes organizada por clérigos e 

seguida por fiéis, entoa orações e benditos. Entretanto, Seu Nivaldo apresenta a procissão das almas 

como um “funaré”. Contraditoriamente, na oralidade do Ceará, esse termo significa confusão, como a 

cratense Josenir Lacerda enfatiza no cordel O Linguajar Cearense (S/D). Tal “esculhambação”, era 

promovida pelos mortos e realçada pelos vivos. Para construção desses sentidos, ele ressalta a reação 

que viu das pessoas e o que ouviu quando uma procissão tomou a cena em uma determinada situação: 

 

Seu Nivaldo: E a nossa casa mesmo na beira da estrada e o povo tudinho contando. Meu pai 

contava história de trancoso. Ele contando história, aquele meio mundo de gente assistindo as 

histórias e o povo lia verso né, de primeiro. Aí aconteceu isso. Vinha essa alarida com esse 

caba morto numa rede descendo de Arajara pra Barbalha. Passou de frente lá de casa, onde 

hoje é a capela, lá vinha a zuada.  

— Ei vamos chegar logo pra enterrar logo.  

A meio mundo de gente como quem fosse umas vinte pessoas ou mais. Aí nós corremos. Todo 

mundo correu pra estrada. Eu era garotinho, de um negócio de onze anos, eu tinha uns onze 

anos nessa época. Ai ainda bem que eu era miudinho, o povo todo mundo correu foi na frente 

e antes de eu chegar lá, eu num vi né. Vi só o alarido, e a rede passando. Também eu num sabia 

se era alma que eu era pequeno. Num se assombrava com nada. A zoada do povo passado: 

— Num é ninguém não é só a rede passando. 

Correu. A rede passou sozinha, e as pessoas conversando e ninguém viu ninguém. Só a rede 

no ar. Aí foi uma assombração feia mesma. Eu mesmo não me assombrei porque na época eu 

não tinha entendimento de, assim de gente, mais se num contava a você, ao senhor, quando foi 

entrevistar ele porque num lembrava dessa. Porque essa daí foi verdade. A rede passou sozinha 

no ar, aí foi verdade [Silêncio]. Aí assombrou todo mundo.  

Joaquim: E essa rede tinha uma cor, como era?  

Seu Nivaldo: Era bem alvinha, a rede bem alvinha voando com o defunto dentro. E o caba via 

mesmo o jeito do defunto dentro da rede, bem alvinha, só a rede no ar. 

Joaquim: E que tempo foi isso? 

Seu Nivaldo: Isso foi em 50, 60, eu tinha 11 anos. Eu nasci em 49. 61. De 60 para 61. Esse 

negócio aí. Foi de 61. (...)  

Joaquim: E as almas dessas pessoas que morriam nas estradas? As pessoas contavam sobre o 

que é que acontecia? 

Seu Nivaldo: Eu acho que é sobre esse negócio que as pessoas via nas estradas, aqueles caixão 

com uns defuntos dentro através disso aí, né? Que o caba encontrava, via. Era uma alma mesmo 

ali. Ali era uma visagem, num era uma alma. Uma visão, uma visão, feio, ali, que desaparecia. 

E ninguém sabe se é alma não. Ninguém sabe o que é. É um exemplo. Ali aconteceu é um 

exemplo, um exemplo feio. Horroroso, exemplos que assombram as pessoas.9  

 

Seu Nivaldo, na época um garoto com cerca de 11 anos, não viu a rede passar, mas ouviu o 

alarido provocado na ocasião pelos mortos na condução do objeto e pelos vivos assustados com o que 

viam. Tal qual foi por ele mencionado, até meados do século XX, nos espaços rurais do Cariri, os 

sepultamentos dos corpos mortos ocorriam sendo eles levados em rede de dormir, aspecto este 

reconstruído nas memórias de muitos narradores e também presente em muitos escritos sobre as 

 
9 Entrevista realizada com Nivaldo Santos, em 05/04/2015, na residência do seu irmão Antônio Sales, sítio Cabeceiras, 

Barbalha. p. 16-17. Grifo meu. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 11 

tradições fúnebres no Brasil de outrora (Santos, 2021; Araujo, 2004). Assim sendo, os objetos usados 

pelos vivos nos sepultamentos eram, igualmente, usados pelos mortos nas aparições assombrosas. 

No início do século XXI, Sandra Nancy Bezerra (2011, p.77) registrou memórias sobre a 

procissão de almas na comunidade de Cabeceiras. Dentre os entrevistados daquele momento, o 

decurião Joaquim Mulato (in memoriam) relatou que nunca viu tal procissão, mas que outros 

conhecidos seus a avistaram. Ele a descreveu como um cortejo de almas brancas, cabisbaixas e que 

seguia rezando. Contudo, ninguém conseguia compreender o que diziam ou rezavam. Suas vozes eram 

incompreensíveis, embora fossem auditíveis. 

 As memórias que gravei no diálogo com Seu Nivaldo, em 2015, distanciam-se da narrativa de 

Joaquim Mulato. Seu Nivaldo fala de almas invisíveis cujas vozes eram facilmente por ele escutadas 

e compreendidas. Elas gritavam palavras e expressões concernentes ao desejo e à pressa para o enterro 

do corpo do morto. Nas narrativas destes dois penitentes, a cor da aparição é semelhante, branca, mas 

sua forma é distinta: enquanto Joaquim Mulato fala da imagem do cortejo das almas visíveis, seu 

Nivaldo pronuncia a visualidade da rede com o defunto e a invisibilidade dos mortos.  

Essas divergências projetam para a cena deste escrito, entre outras questões, a singularidade da 

narrativa e do narrador. No meu entendimento, pelo fato de Seu Nivaldo descrever esse cenário com 

detalhes, a forma de contar ganha relevância tal qual o que é contado. O entrevistado enfeita a narração, 

reproduz as vozes das almas, indica o momento noturno, lembra do público ouvinte, e do que era dito 

e lido naquelas ocasiões. Ele constrói subjetivamente o tempo da narração. 

Isso faz lembrar como, em alguns casos, há momentos para se contar histórias. Pois como 

assegura Alessandro Portelli (2004), elas assumem características específicas dentro do contexto da 

narração. Seu Nivaldo se refere a uma temporalidade diferente: “de primeiro”, como ele a define. De 

ouvinte, ele se torna um ator e se insere nas tramas sobre causos e assombrações da comunidade à qual 

pertence. 

 Simultaneamente, o narrador evidencia como na atualidade a forma de contar é diferente, segue 

situações distintas, como aquela na qual nos encontrávamos: diferente de narrar para crianças, ele 

contava para um pesquisador ansioso para ouvir histórias de almas. Dessa forma, minha presença na 

ocasião da sua narração estabelece uma diferença significativa, bem como o fato de eu me dirigir ao 

seu encontro, ligar o gravador e pedir para ele contar suas memórias. No mesmo momento em que 

afirma como os outros “de primeiro” desconheciam aquela visão, ele a define hoje como um exemplo 

horroroso: tratava-se de mortos antes do tempo (do chamado de Deus), em virtude das mortes nas 

estradas. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 12 

Seu Nivaldo lança luz para a interpretação da experiência, evidencia a vontade de prender 

minha atenção, respondendo ao que ele pensava que eu esperava ouvir. Dessa maneira, esse 

entrevistado uniu os mortos nas estradas às procissões das almas, diferentemente de outras narrativas 

e narradores. Afinal, como ensina Portelli (2016, 2013), a história contada é algo vivo, um trabalho em 

reelaboração no qual os narradores examinam a imagem do seu próprio passado enquanto falam e 

vivem. Desta maneira, ela é parcial, provisória e aberta. 

O passado que se abre no presente de forma parcial e dinâmica também foi percebido em outras 

memórias e visualidades sobre os mortos. Recordações sobre o fogo corredor alumiaram a imaginação 

e o imaginário dos narradores, ganhando espaço na arte da escuta e da relação que vivi com os 

entrevistados. Eis as memórias de Seu Antônio: 

 

Agora o fogo corredor tem ali pro senhor vê em qualquer hora. Tem gente que viu. Tem o dia. 

O fogo corredor. O fogo corredor é assim:  o fogo sobe azulzinho, bonitinho. Eu num vi só, 

todo mundo aqui das Cabeceiras já viu, os mais velhos. Aquele fogo sobe ai no pau e desde 

naquelas grotas. Aí sobe e desce.  Um dia eu fui amarrar os animais lá, eu e meu pai, eu nunca 

tinha visto não. Aí só vi o fogo subindo e descendo. Eu disse:  

— Papai, oxente aquele fogo ali subindo e descendo no pau, e desce e sobe, e é um fogo 

diferente.  

Parece que era um fogo assim verde, que era azul. Mas eu era menino, garotinho, chamei foi, 

era azul. O fogo, na minha vista, ele era verde. Eu, no pensamento meu, mas era azul. Aí ele 

disse:  

— Ali é o fogo corredor meu fi, mas deixe pra lá. Nós vamos sair devagarzinho. Se nós correr 

ele corre atrás.   

Eu disse:  

— Será? 

 Ele disse:  

— É.  

Aí nós saímos devagarzinho e ele ficou lá, não buliu com nós.  

Fomos um dia Zé de [?], tava na casa de [?] aqui. Aí foi quando chegou lá no rio tava o fogo 

corredor. Ele vai e bota o cavalo pra correr. Aí o vento chama. Aí correu atrás dele. Aí terminou 

quando ele chegou em riba, no alto, o cavalo cansou um pouquinho, não podia subir na carreira, 

ele pulou do cavalo no chão. Aí também não pode correr nadinha não, caiu logo também. Aí o 

fogo parou lá eles caíram. O fogo parou longe dele, num foi perto dele não. Porque não pode 

correr. Do fogo corredor, não pode correr, se correr o vento chama, o vento chama né. Existe 

o fogo corredor, existe. 

Joaquim: E onde era que aparecia esse fogo corredor? 

Seu Antônio: Eu acho que tá com, eu num sei se tá com uns cinco anos que eu cheguei e vi 

ele subindo aculá. Só descendo e subindo.10  

 

Esse narrador não foi o único a falar sobre o assunto. Maria do Horto me respondeu quando a 

pergunta foi lançada: 

 

Joaquim: E a senhora já ouviu falar no fogo corredor? 

 
10 Entrevista realizada com Antônio Sales, em 05/04/2015, na sua residência, Sítio Cabeceiras, Barbalha. p. 9. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 13 

Maria do Horto: Ave Maria! É duas bolas! Já vi meu irmão! Ave Maria!! É dois, compadre 

com comadre que bate assim, olha [gesticula com as mãos demostrando o choque entre elas]. 

É difícil ver, né. 

Joaquim: Como é que é o fogo corredor? 

Maria do Horto: É duas bolas de fogo batendo assim, saindo faísca, é compadre que é 

amigado mais comadre, triste! 

Joaquim: É alma é? 

Maria do Horto: É! É alma perdida. 

Joaquim: Como é que é isso ai? 

Maria do Horto: Olhe duas bolas de fogo batendo, as bolas saindo faísca por todo canto, só 

Deus né meu filho. 

Joaquim: São duas almas de compadre, mas por quê? Por que morreram? 

Maria do Horto: Não porque viviam, compadre mais compadre não pode se amigar não. Ah, 

não pode se amigar, só isso. Lá sempre os velhos via... só é meia noite né. É difícil ver. 

Joaquim: E hoje ainda aparece para as pessoas verem? 

Maria do Horto: Ainda aparece, aparece como num dia desses, do nada, vinha tarde da noite 

quase que se assombra né, olhe, disse que ai nesse pau seco quando é meia noite passa a rede 

do caixão atravessado.11 

 

Segundo Maria do Horto, o fogo corredor é composto por duas almas perdidas, uma de um 

homem e a outra de uma mulher. Elas se chocam entre si ao ponto de saírem faíscas do atrito. Isso é 

um indício de uma coexistência tensa, conflituosa e indesejada, bem como sofredora para ambos. 

Mesmo assim, são indissociáveis. Nas memórias da narradora, há uma razão para isso. Como ela 

explica, um compadre e uma comadre não podem “se amigar não”. A expressão “se amigar” e o termo 

“amigados” são usados na região para demonstrar uma relação amorosa. Significa, sobretudo, ter 

relações sexuais sem o matrimônio, viver amasiado, também chamados de amancebados. Nesses 

termos, tal fogo é resultante da vida sexual ilícita. 

Há, nestas aparições, um ensinamento. O laço do compadrio não pode ser rompido, quebrado. 

Ele é eterno aos olhos de Deus. A relação sexual entre os sujeitos interrompe o laço fraternal e sagrado, 

pois a fornicação é pecaminosa e extremamente ofensiva àquela tradição religiosa. Como resultado da 

desobediência e da afronta ao laço sagrado, eles são punidos depois de mortos, segundo a lógica do 

merecimento.12 Assim, se na vida eram amasiados, depois da morte se confrontam ardendo no fogo, 

presos num tempo de sofrimento, no espaço terreno. E os narradores nada falaram sobre o fim das suas 

penas. Segundo Cascudo (2012, p.116), as narrativas sobre fogo corredor seguem a longa tradição dos 

mitos de transformação. Também chamado “fogo do compadre com a cumadre”, ele foi descrito como 

“uma tocha única que funde as duas almas pecadoras porque o compadrio é um título de sangue 

fraternal, indissolúvel”. Trata-se dos mitos de transformação, operados como punitivos em virtude do 

 
11 Entrevista realizada com Maria José Inácio, em 14/09/2015, na Secretaria de Cultura e Romaria, cidade de Juazeiro do 

Norte. p. 22. 
12 Sobre a lógica do merecimento, ver Ramos (2012) e Santos (2021). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 14 

pecado, como outrossim é o caso do Lobisomem, filhos de incestuosos, e da Mula sem Cabeça, punição 

aos sacerdotes por sua amásia. 

Tais quais outras aparições já explicitadas, Maria do Horto demonstra como há dificuldades 

para ver o fogo corredor. Ou seja, existem elementos inexplicáveis nas aparições. E, mais uma vez, a 

noite é apontada como sendo a circunstância por excelência, o momento adequando para ver. Além das 

especificidades temporais das almas, levando em consideração seu estado de purgação e cumprimento 

das penas no mundo terreno, promovidas pelos pecados cometidos em vida e/ou por morrerem antes 

do tempo do chamado de Deus, as aparições dos mortos também são relevantes quando olhamos para 

o tempo natural. Entre o dia e a noite há singularidades nas memórias dos entrevistados. 

Como foi apresentado em variadas narrativas, os mortos aparecem, principalmente, durante as 

noites. Na dinâmica do tempo natural, este parece ser o momento por excelência para o sujeito se 

deparar com as visualidades das almas, bem como com as “coisas” nas quais eles se metamorfoseiam. 

Muitos dos entrevistados consideram isso tão natural que não há a necessidade de explicar. À noite é 

o tempo comum das visagens, principalmente depois das 22h, tendo destaque à meia-noite. 

Na construção mental e cultural do medo da noite, urdida numa longa duração no mundo cristão 

ocidental, Delumeau (2009) elucida como aquele momento sem luz ocupou o lugar no qual os inimigos 

do homem organizavam suas tramas, sejam relacionadas ao aspecto físico e/ou moral. Medos na 

escuridão e da escuridão foram paulatinamente urdidos, e se sobrepuseram, descortinando perigos 

objetivos e perigos subjetivos. Delumeau enfatiza como a Bíblia Sagrada já definira simbolicamente 

os destinos entre a vida, luminosa, e a morte, escuridão, sendo esta última, marcada pela presença de 

animais maléficos (Sl 104, 20), pestes tenebrosas (Sl, 91,6), homens adúlteros, ladrões e assassinos 

(Jó, 24,13-17). Para salvação, há necessidade da luz divina. Na tradição cristã, o inferno é o domínio 

das trevas (Sl 88,13). Vale frisar ainda que, na Europa do começo da Idade Moderna, os aspectos 

negativos da Lua eram cúmplices dos malefícios da noite. 

Culturalmente, o tempo noturno é o momento propício para as manifestações das forças do 

além, para a visibilidade e escuta das manifestações dos mortos errantes, e para sentir o medo arrepiar 

a pele, secar a boca e fazer tremer e correr. Enquanto alguns dos narradores teimam em dizer que as 

almas e os mortos continuam no mundo, circulando, adejando os lugares nos quais morreram ou 

aparecendo inexplicavelmente, outros, afirmam o desaparecimento das aparições visuais. E explicam 

isso. Foi o que ocorreu na entrevista realizada com seu Luiz André, um agricultor aposentado de 73 

anos, integrante do Terço dos Homens e da Irmandade do Santíssimo, no município de Porteiras, na 

Chapada do Araripe. Ao se reportar a dois momentos do passado no qual se deparou com luzes e 

visagens nos caminhos rurais da Chapada, ele contou:  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 15 

Luiz André: Véi, eu já vi, eu já vi, agora, eu já vi, eu já vi. Mas se [risos], eu num acredito 

não. Mas eu já vi. 

Joaquim: E o que foi que o senhor viu, como foi? 

Luiz André: Ó uma vez eu cheguei com meu irmão do corrente, era assim umas onze horas 

da noite. A lua quilara que nem o dia. Aí nós cheguemos e tiremos as celas dos animais. 

Joaquim: O corrente que o senhor fala é de que município? 

Luiz André: É de Jardim, de Jardim. Ai nós cheguemos assim umas dez e meia, onze horas, e 

fomos tirar as celas dos animais. Ai lá tinha um caminho que descia assim, que ainda hoje 

desce. Desce assim e nós ia por aqui. Aí era assim numa ribanceira. Aí eu vi descer aquele 

branco, aí a uma pessoa né. Eu digo:  

— Ô Zé (que era zé meu irmão).  

Ele disse:  

— Oi. 

— O piquinino vai buscar água, olha ele descendo ali. 

Piquinino era o pai desse Valdeir aí. Eu digo:  

— Oxem Zé. Piquinino vai buscar água essa hora?  

Ele disse: 

— Oxe, ele não é doido não.  

— Pois lá vai ele descendo aculá.  

De noite, só a pessoa caminhando todo de branco né. Aí Zé disse:  

— Cadê?  

Eu disse:  

— Lá vai ele descendo.  

Zé disse:  

— Não, eu não tô vendo não.  

Eu digo:  

— Oxente, ele vai descendo homem. Ele sai já aí no pé de jaca. 

Aí Zé disse:  

— Apôs se for ele, vamos esperar ele aqui.  

E esse vulto num chegou lá embaixo não. E Zé num viu não. Só quem viu foi eu. (...) tava só 

nos dois. E Zé num viu não. Só quem viu foi eu. 

Joaquim: Faz muito tempo? 

Luiz André: Faz tempo [gesticula com as mãos]. Faz tempo, foi em 52.  

Outra vez, eu estava num forró lá na casa do teu avô, Gonzaga Gomes, lá no Celeiro. Isso um 

mês de maio. Eu fui mais um colega, ai cheguemos lá e, num mês de maio. Escuro, neblinando, 

aquela neblina. Joaquim [meu pai] é que era o sanfoneiro. [Risos]. Cheguei lá e me enterti a 

dançar e o colega tinha uma namorada que morava lá nos manãs [ ? ]. Aí ele disse: 

— Eu vou pra casa de minha namorada.  

Aí foi pra lá. E de lá foi se embora, e eu fiquei sozinho lá na casa de Gonzaga, lá embaixo no 

Celeiro. Quando o forró terminou, aí tava Joaninha Tomé, sabe quem é Joaninha Tomé? Tava 

Joaninha Tomé, e uma filha de Neco Virgino, que é a primeira mulher de Dom João. Chamava 

Teresinha. Essa Teresinha era filha de Neco Virgino. Aí ela era uma professora e tava ensinando 

lá na casa de Juvenal Marroque. Aí tava lá nesse forró. Aí quando terminou o forró véi, que eu 

cacei o colega, cadê? Eu digo:  

— Eita do Celeiro pra o Jatobá em? Esse negócio assim de onze pra doze horas. Um escuro, 

escuro e neblinando, aquela neblina. Eu digo:  

— Mas menino, eu ir sozinho pra aculá. Agora só esbarrar em alma, no guará [risos].  

Aí Joaninha Tomé mais Teresinha disse: 

— Eita Luíz eu vou mais tu. Eu digo:  

— Bora.  

Eu digo:  

— Ói, pelo menos tem uma companhia até no meio da estrada, tem duas companhia, duas 

moça né. Aí tá bom.  

Aí subimos. Nem uma queira ir na frente, e nem queira ir atrás  

Interrupção da entrevista [toque do celular do narrador].  

Luiz André: Aí nós saímos aquele bolo. [Interrupção: o narrador atendeu o celular e parou a 

entrevista por cerca de três minutos]. 

Luiz André: Pois é, que nem eu ia contando [silêncio]. Aí quando nós chegamos ali na casa 

do finado Pedro Evangelista. Aí nós vinha na vareda, tinha uma vareda, que a gente dizia que 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 16 

ia sair por dentro assim, lá na grota do velho João Bernardo, pra vir na estrada que vem da 

Prata. Nós entremos na vareda lá, no caminho, quando nós cheguemos na estrada que vem da 

Prata, aí um vurto, na minha frente. Nós três nós vimos, nós três. Aí eu tinha uns colegas que 

era Luiz Basílio e Joca Bernardo, Chico Basílio, cada cá tinha umas namoradas pra cá, e eu 

caminhando, o vulto na frente nossa, e nós três vimos o vulto. E eu chamando:  

- ô Chico Basílio, ô Joca Bernardo, ô Luíz Basílio espera por eu.  

Nada, quando nós descemos o alto assim que foi pra atravessar a grota, que o povo dizia a 

grota de João Bernardo, nós descendo, desceu que subiu, desapareceu, o vulto num subiu lá. 

Joaquim: E estava acompanhando vocês, esse vulto? 

Luiz André: Não ia na frente. E eu atrás. Foi a coisa que eu vi. Foi a coisa que eu vi. 

Joaquim: E tinha cor, esse vulto? 

Luiz André: Era branco. Era todo de branco. Ai quando esse vulto desceu pro riacho, desceu 

a ribanceira pra chegar no riacho, pra subir a outra ribanceira lá. Num subiu lá não. No riacho 

desapareceu. Aí também foi a coisa que eu vi. Foi os dois vultos que eu vi.  

Joaquim: E as pessoas diziam que esses vultos eram almas? 

Luiz André: Diz que era alma. 

Joaquim: E ainda hoje aparece essas coisas por lá? 

Luiz André: Aparece não. Aparece não porque o mundo tá girando. O mundo tá descoberto.  

Joaquim: Como assim? 

Luiz André: Porque naquela época num é que nem hoje. Hoje olhe: você não pode sair mais 

daqui de Porteiras lá pra onde eu moro, lá pro Jatobá, dez horas da noite, num pode sair porque 

tem mal elemento na estrada. Tem gente, tem gente pensando que o caba tem dinheiro, chega 

bem aí, toma. E num pode, hoje num pode a gente hoje num pode dizer que vive livre não. 

Naquela época, naquela época olhe, eu saia de Jardim, nessas épocas eu saia de Jardim era 

com um pão de dinheiro, agora que hoje é... Naquele tempo era dinheiro. E eu saia de noite, 

oxe, não tava nem aí. Saía hoje! Saía hoje. Ó se o caba souber que, vamos supor, eu sou um 

negociante e vou lá pro Jatobá. O caba diz: 

— Oxente, Luiz tá com dinheiro, recebeu, vamos pastorar ele ali. É por isso que eu digo assim: 

olhe, hoje não existe mais alma [Silêncio]. Porque o mundo está furado. O mundo tá furado. 

Hoje tem mais mau elemento do que alma. Esses elementos mais antes fosse alma.  Que alma 

não mata ninguém e nem engole e nem nada não.  Agora um mau elemento mata, rouba, faz 

tudo o que num presta. Mais antes esses elementos fosse alma [Risos].13 

 

Um mundo girado, descoberto e furado compõe a ordem da interpretação de Seu Luiz André. 

O desaparecimento das visagens das almas na contemporaneidade está atrelado à ascensão das outras 

formas de medo coletivamente construídas. A violência, o temor dos assaltos noturnos nos caminhos 

rurais e a inversão de valores do mundo moderno colocam em evidência um mundo furado para os 

vivos e para os mortos.  As almas não assustam como antes. Aqui, há uma leitura mais ou menos 

diferenciada daquela apresentada por outros narradores: no mundo descoberto, os mortos 

promovedores de desastres e assombrosos não têm lugar. 

 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As memórias e narrativas orais que registrei e analisei neste estudo apontam a força persistente 

das crenças em torno das aparições visuais dos mortos Cariri cearense, suas atualizações e 

questionamentos perante as demandas e as especificidades da contemporaneidade. A partir da escuta 

das memórias e dos enredos narrativos construídos por quem testemunhou e/ou ouviu contar 

 
13 Entrevista realizada com Luiz André Tavares, em 28/04/2015, na sua residência, Bairro Campo Santo, Porteiras. p. 7-9.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 17 

experiências sobre as aparições visuais dos mortos (visagens, caixões, procissões de almas e fogo 

corredor), é possível compreender como eles não são lembrados apenas como ausências, mas sim como 

se afirmam enquanto presenças atuantes, capazes de atravessar fronteiras entre o mundo visível e o 

invisível. Longe de representarem meras superstições, essas experiências compõem um sistema de 

sentidos e sensibilidades que articula dimensões morais, religiosas e pedagógicas (Santos, 2017). 

Nesse universo simbólico, a morte não é concebida como ruptura definitiva, mas sim como 

uma passagem permeada por temporalidades múltiplas. Ao assumirem funções exemplares — 

advertindo, castigando, confundindo ou protegendo — os mortos se convertem em mediadores, 

atualizando valores e práticas religiosas. Se, por um lado, alguns narradores apontam o 

desaparecimento das visagens diante de um “mundo descoberto” e “furado” pela violência moderna, 

por outro, muitos reafirmam a atualidade das aparições, ainda que invisíveis para a maioria. Essa tensão 

entre presença e ausência, continuidade e transformação, indica que as crenças não se extinguem, mas 

se adaptam, sendo ressignificas frente aos desafios da atualidade. Cada narrativa, ao mesmo tempo em 

que transmite o medo e o espanto, reafirma a presença contínua de um imaginário religioso que 

ancora o cotidiano e organiza a experiência da comunidade emocional. Conforme sublinha Portelli 

(2016, 2013, 2004), a oralidade é mais do que registro de fatos: é reelaboração viva do passado no 

presente, no qual narradores interpretam, performam e ressignificam as experiências. As memórias 

analisadas não apenas registram acontecimentos cotidianos, mas também apontam modos de 

construção de sentidos e sensibilidades compartilhadas socialmente, em que os mortos articulam 

ensinamentos de vida, normas sociais e percepções sobre justiça, pecado e salvação. 

Em síntese, ao analisar a vitalidade das narrativas sobre mortos visíveis no Cariri, percebo como 

eles continuam a desempenhar funções essenciais no imaginário e na sensibilidade dos narradores e de 

suas comunidades. Mais do que assombrar, eles ensinam, regulam e advertem, reafirmando a 

centralidade das tradições religiosas na construção de sentidos para a vida e a morte. A história da 

morte, do morrer e dos mortos é um campo fértil de pesquisa que pode descortinar, mediante 

investigações a partir das memórias e narrativas orais, experiências profundas e significados singulares 

perante os mistérios da morte e dos mortos.  

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 18 

REFERÊNCIAS 

 

ARAUJO, Alceu Maynard. Folclore Nacional III. 3 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Folclore no Brasil. 3 ed. São Paulo: 2012. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Literatura oral no Brasil. 2 ed. São Paulo: Global, 2006.  

 

DELUMEAU, Jean. História do medo no ocidente (1300-1800): Uma cidade sitiada. Tradução Maria 

Lucia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

 

FREIRE BEZERRA, Sandra Nancy Ramos. Oralidade, memória e tradição nas narrativas de 

assombrações na região do Cariri. 2011. Dissertação (Mestrado em História Social) –Universidade 

Federal do Ceará, Fortaleza, 2011. 

 

GOMES FILHO, Francisco Wellington. Casas assombradas: aparições dos mortos entre o Ceará e 

Portugal. Revista M. Estudos sobre a morte, os mortos e o morrer. Rio de Janeiro, v. 10, n. 20, 

e13217, jul./dez. 2025.  

 

GINZBURG, Carlo. Os andarilhos do bem: Feitiçaria e cultos agrários nos séculos XVI-XVII. 

Tradução Jônatas Batista Neto. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 

HARTOG, François. Regimes de historicidade: Presentismo e experiências do tempo. Tradução 

Andréa Souza de Menezes et al. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013. 

 

LACERDA, Josenir. O linguajar cearense: O dicionário de cearensês em cordel. Fortaleza: 

Tupynanquim Editora, S/D. 

 

LE GOFF, Jacques. O imaginário medieval. Tradução Manuel Ruas. Lisboa: Estampa, 1994. 

 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Sensibilidades: Escrita e leitura da alma. In: PESAVENTO, Sandra J.; 

LANGUE, Frédérique (Orgs.). Sensibilidades na história: Memórias singulares e identidades sociais. 

Porto Alegre: Ed. UFRGS, 2007, p. 09-11. 

 

PINHO, Maria de Fátima de Morais. Horto do Padim Ciço: narrativas, imaginários, intervenções. 

Sobral: SertãoCult, 2023.  

 

PORTELLI, Alessandro. A história oral como a arte da escuta. Tradução Ricardo Santhiago. São 

Paulo: Letra e Voz, 2016. 

 

PORTELLI, Alessandro. A morte de Luigi Trastulli e outros ensaios: Ética, memória e acontecimento 

na História oral. Tradução Miguel Cardina e Bruno Cordovil. Lisboa: Edições UNIPOP, 2013. 

 

PORTELLI, Alessandro. “O momento da minha vida”: Funções do tempo na história oral. In: 

FENELON, Déa et. al. Muitas memórias, outras histórias. São Paulo: Olho D’água, 2004. 

 

RAMOS, Francisco Régis Lopes. O meio do mundo: território sagrado em Juazeiro do Padre Cícero. 

Fortaleza: EDUFC, 2012. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.9, p.1-19, 2025 19 

REIS FILHO, Lúcio; RODRIGUES, Claudia; SANTOS, Cícero Joaquim dos. Assombrações, 

catolicismo e 'não morte' nas narrativas do Corpo Seco. Revista Brasileira de História das Religiões, 

v. 14, p. 29-68, 2022. 

 

SCHMITT, Jean-Claude. Os vivos e os mortos na sociedade medieval. Tradução Maria Lucia 

Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. Rumores de lá e de cá: narrativas sobre aparições dos mortos no 

Cariri cearense. In: Antônio Iramar M. Barros; Raimundo N. R. Souza; Raimundo A. de Araújo. 

(Org.). Nas trilhas do sertão: escritos de cultura e política do Ceará. Sobral-CE: SertãoCult, 2024, v. 

8, p. 185-204. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. Os mortos nas fronteiras do tempo: narrativas de católicos do Cariri 

cearense. Revista Brasileira de História & Ciências Sociais, v. 14, p. 177-201, 2023. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. As viagens das almas: narrativas de católicos da região do Cariri/CE. 

Revista Historiar. Sobral, v. 15, p. 115-130, 2023. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. Cruz da Rufina: história e tradição oral. Curitiba: CRV, 2021. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. A mística do tempo: Narrativas sobre os mortos na região do 

Cariri/CE. 2017. Tese (Doutorado em História Social) – Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 

2017. 

 

SANTOS, Cícero Joaquim dos. Quando os mortos invadem os sonhos dos vivos: história e 

contemporaneidades. Revista M. Estudos sobre a morte, os mortos e o morrer. Rio de Janeiro, v. 2, n. 

4, p. 438-455, jul./dez. 2017. 

 

SARAIVA, Andréa. Orélio cearense: Dicionário romanceado e ilustrado de termos e 

expressões do palavreado do Ceará. 4 ed. Fortaleza: Expressão Gráfica e Editora, 2013. 

http://lattes.cnpq.br/4970627821671141
http://lattes.cnpq.br/4970627821671141
http://lattes.cnpq.br/4970627821671141

