
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32488 

A DESCOLONIZAÇÃO DO FEMININO: POR QUE MULHERES ATUAIS PRECISAM 

DESPERTAR A CONSCIÊNCIA FEMININA 

 

THE DECOLONIZATION OF THE FEMININE: WHY WOMEN TODAY NEED TO 

AWAKEN FEMININE CONSCIOUSNESS 

 

LA DESCOLONIZACIÓN DE LO FEMENINO: POR QUÉ LAS MUJERES DE HOY 

NECESITAN DESPERTAR LA CONCIENCIA FEMENINA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n6-194 

 
Data de submissão: 16/05/2025 Data de publicação: 16/06/2025 

 

Julia Fânzeres Caminha Mutschler 

Discente da Universidade Paulista – São Paulo 

E-mail: juliacaminha@gmail.com 

 

Lisienne de Morais Navarro Gonçalves Silva 

Docente, Doutora, Professora titular da Universidade Paulista - São Paulo 

E-mail: lisienne.silva@docente.unip.br 

 

RESUMO  

A descolonização do feminino refere-se à análise e à transformação das hierarquias de poder e saber 

que, historicamente, marginalizam e oprimem as mulheres. Esse processo implica questionar os 

modelos eurocêntricos e patriarcais que moldam as concepções de gênero, corpo, sexualidade e 

identidade, além de buscar alternativas que reconheçam e valorizem a diversidade das experiências 

femininas em diferentes contextos socioculturais. Esse artigo possui uma abordagem qualitativa, 

utilizando como instrumento de análise pesquisa bibliográfica para lançar luz sobre a possibilidade de 

uma sociedade em que o feminino seja reconhecido e respeitado em sua essência. Com base na 

psicologia Junguiana e Transpessoal, são exploradas as potencialidades e os desafios de habitar um 

corpo feminino, independente do gênero biológico. O artigo propõe uma reflexão sobre as 

características da introspecção, do sentir e da criatividade, compreendidas como uma potência de 

transformação e auto regulação, acessíveis a todas as pessoas que se permitem aprofundar na 

consciência de si. Serão apresentados autores como Bolen (2003), Estes (1992), Jung (1964), Owen 

(1994), Woolger (1994) que darão suporte teórico para a proposta desse artigo de promover a 

autonomia das mulheres para que possam ter uma vida com mais equilíbrio, despertando a consciência 

feminina e contribuindo para uma sociedade mais justa e feliz. A pergunta norteadora da pesquisa é: 

mas porque expandir a consciência feminina? Em nossa cultura, o princípio masculino é 

frequentemente hipervalorizado enquanto o feminino é associado ao sensível, ao amoroso e ao infantil 

e com isso é subestimado. Ampliar a consciência feminina é essencial para resgatar o potencial criativo 

e criador que existe em todos nós, e assim, promover equilíbrio interno e coletivo. 

 

Palavras-chave: Feminino. Descolonização. Psicologia junguiana. Consciência. Criatividade. 

Transformação. 

 

ABSTRACT 

The decolonization of the feminine refers to the analysis and transformation of the hierarchies of power 

and knowledge that have historically marginalized and oppressed women. This process involves 

questioning the Eurocentric and patriarchal models that shape the conceptions of gender, body, 

https://doi.org/10.56238/arev7n6-194


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32489 

sexuality, and identity, in addition to seeking alternatives that recognize and value the diversity of 

feminine experiences in different sociocultural contexts. This article adopts a qualitative approach, 

using bibliographic research as an analysis tool to shed light on the possibility of a society in which 

the feminine is recognized and respected in its essence. Based on Jungian and Transpersonal 

psychology, the potentialities and challenges of inhabiting a female body, regardless of biological 

gender, are explored. The article proposes a reflection on the characteristics of introspection, feeling, 

and creativity, understood as a power of transformation and self-regulation, accessible to all people 

who allow themselves to deepen their self-awareness. Authors such as Bolen (2003), Estes (1992), 

Jung (1964), Owen (1994), and Woolger (1994) will be presented, providing theoretical support for 

the proposal of this article to promote women's autonomy so that they can have a more balanced life, 

awakening feminine consciousness and contributing to a more just and happy society. The guiding 

question of the research is: but why expand feminine consciousness? In our culture, the masculine 

principle is often overvalued while the feminine is associated with sensitivity, love and childlikeness 

and is therefore underestimated. Expanding feminine consciousness is essential to recover the creative 

and creative potential that exists in all of us, and thus promote internal and collective balance. 

 

Keywords: Feminine. Decolonization. Jungian psychology. Consciousness. Creativity. 

Transformation. 

 

RESUMEN  

La descolonización de lo femenino se refiere al análisis y la transformación de las jerarquías de poder 

y conocimiento que históricamente han marginado y oprimido a las mujeres. Este proceso implica 

cuestionar los modelos eurocéntricos y patriarcales que configuran las concepciones de género, cuerpo, 

sexualidad e identidad, además de buscar alternativas que reconozcan y valoren la diversidad de las 

experiencias femeninas en diferentes contextos socioculturales. Este artículo adopta un enfoque 

cualitativo, utilizando la investigación bibliográfica como herramienta de análisis para arrojar luz sobre 

la posibilidad de una sociedad en la que lo femenino sea reconocido y respetado en su esencia. Con 

base en la psicología junguiana y transpersonal, se exploran las potencialidades y los desafíos de 

habitar un cuerpo femenino, independientemente del género biológico. El artículo propone una 

reflexión sobre las características de la introspección, el sentimiento y la creatividad, entendidas como 

un poder de transformación y autorregulación, accesible a todas las personas que se permiten 

profundizar en su autoconciencia. Se presentarán autores como Bolen (2003), Estes (1992), Jung 

(1964), Owen (1994) y Woolger (1994), quienes brindarán apoyo teórico a la propuesta de este artículo 

de promover la autonomía de las mujeres para que puedan tener una vida más equilibrada, despertar la 

conciencia femenina y contribuir a una sociedad más justa y feliz. La pregunta que guía la investigación 

es: ¿por qué expandir la conciencia femenina? En nuestra cultura, el principio masculino suele 

sobrevalorarse, mientras que el femenino se asocia con la sensibilidad, el amor y la infancia, por lo 

que se subestima. Expandir la conciencia femenina es esencial para recuperar el potencial creativo que 

existe en todos nosotros y, así, promover el equilibrio interno y colectivo. 

 

Palabras clave: Femenino. Descolonización. Psicología junguiana. Conciencia. Creatividad. 

Transformación. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32490 

1 INTRODUÇÃO 

Ao longo da história as mulheres ocupavam diferentes papeis na mitologia e na realidade. Eram 

vistas como deusas, heroínas, sábias ou guerreiras, simbolizavam poder, inteligência e beleza, mas 

também foram retratadas como figuras associadas à inveja, crueldade e pecado. Essas múltiplas facetas 

refletem a complexidade da construção do feminino nas culturas humanas. 

Entre os séculos V e VI, a lenda das Icamiabas, guerreiras amazônicas que que lutavam lado a 

lado com os homens, marca a presença feminina nas narrativas heróicas ligadas à busca pelo Eldorado. 

Esse mito, embora tenha sido relatado por exploradores europeus a partir do século XV, tem raízes 

mais antigas, inspiradas nas amazonas da mitologia grega. 

Muitas mulheres deixaram sua marca na história da humanidade. Elas desafiavam os limites 

impostos por estruturas sociais patriarcais, como líderes políticas e cientistas, tendo como exemplo 

Cleopatra, Joana D’Arc, Sofonisba Anguissola e Sofia Ionescu-Ogrezeanu, que mostram como, mesmo 

em contexto adverso, mulheres se destacaram pela inteligência, coragem e inovação. 

Cleópatra (69-30 a.C.), rainha do Egito, foi uma diplomata habilidosa, culta, que dominava 

diversas áreas do conhecimento. Joana D’Arc liderou exército e inspirou seu povo durante a Guerra 

dos Cem Anos, Sofonisba Anguissola (1532-1625) pintora italiana, pioneira entre as artistas 

renascentistas, alcançou reconhecimento internacional em um mundo dominado por homens. Alcançou 

notoriedade e obteve reconhecimento, até mesmo de Michelangelo. Em 1569, recebeu um convite para 

se unir à corte da Espanha, assumindo o papel de dama de companhia e professora de pintura da rainha 

Isabel de Valois. 

Sofia Ionescu-Ogrezeanu (1920-2008), da Romênia no século XX, foi a primeira neurocirurgiã 

do mundo, desbravando um espaço inacessível por mulheres. Em 1944, realiza sua primeira operação 

cerebral e posteriormente se dedica a aprofundar seus estudos, tornando-se a primeira mulher a se 

especializar em neurologia. 

Audre Lorde, poeta e ativista afro-americana, foi excepcional ao denunciar a opressão 

interseccional enfrentada por mulheres negras, lésbicas e pobres, unindo poesia e política em obras 

que desafiavam o racismo, o sexismo e a homofobia como em Irmã Outsider (1984). 

Chimamanda Ngozi Adichie, escritora nigeriana contemporânea, tornou-se destaque mundial 

ao propor um feminismo acessível, plural e culturalmente enraizado, sobretudo com seus ensaios 

Sejamos Todos Feministas (2014) e Para Educar Crianças Feministas (2017), defendendo a igualdade 

de gênero com base na realidade africana. 

Frida Kahlo, pintora mexicana do século XX, compartilhou sua dor pessoal e identidade 

cultural em obras marcadas por símbolos indígenas, corpos femininos e rupturas com padrões 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32491 

patriarcais, sendo considerada até hoje um ícone do feminismo latino-americano e da resistência 

artística. 

A história mostra mulheres como figura forte e decidida, que comandavam ou lutavam por uma 

sociedade melhor. No entanto, esse protagonismo feminino não foi constante. 

Antes da Era Cristã, no período neolítico, a mulher era considerada sagrada, pela sua 

capacidade de gerar, nutrir e transformar a vida . Esse poder era valorizado e as comunidades eram 

lideradas por mulheres, que cuidavam da manutenção da ordem social e da harmonia. A sexualidade, 

a menstruação e a ciclicidade eram consagradas como expressão do sagrado. 

Com o desenvolvimento humano e a percepção da participação do homem na procriação e em 

paralelo a chegada da agricultura, o homem passa a ser o grande líder da sociedade que se faz pautada 

na força da expansão. O domínio da terra passa a pertencer ao homem, que a cultiva com determinação 

e muita destreza. 

Os corpos femininos se tornam propriedade do homem, assim como as crianças e a própria 

natureza. A terra que foi desenvolvida por um homem que gerou alimento com seu trabalho árduo, 

deve então vir a pertencer ao seu herdeiro, e com isso cria-se o conceito de monogamia, para controlar 

os corpos femininos e manter a sociedade sob domínio e organização masculina. 

A partir deste lugar, do avanço da agricultura e a percepção do papel masculino na procriação, 

a sociedade passou a valorizar a força física e a posse da terra, instituindo o patriarcado como sistema 

dominante. A mulher foi reduzida a propriedade do homem e os saberes feminino foram silenciados, 

marginalizados ou associados a bruxaria e ao pecado. O cristianismo, ao exaltar um Deus masculino, 

reforçou a exclusão do princípio feminino como fonte legítima de poder e sabedoria. 

Na modernidade, esse distanciamento da essência feminina gerou sintomas de desconexão, 

vazio existencial e sofrimento emocional, muitas vezes rotulados como transtornos mentais. No 

entanto, esses sintomas podem ser vistos como expressões de um feminino reprimido, que busca 

resgatar seu espaço legítimo. 

A liberdade feminina se faz pelo autoconhecimento, identificando a multiplicidade do Ser, no 

qual cada mulher irá definir o que e como é se sentir livre. 

Não existe um padrão a seguir, a única certeza é que o caminho para a fé em Si mesma está 

ligado ao movimento de introspecção que a sociedade não aceita. A busca por atender a todas as 

demandas e nutrir o outro promove a desnutrição de Si mesma, por isso, a psicologia arquetípica 

feminina é um grande caldeirão de possibilidades para acessar o poder interno. 

Como afirma Audre Lorde, em seu livro, Irmã Outsider (1984), “Eu não sou livre enquanto 

qualquer mulher esteja presa, mesmo que seus grilhões sejam muito diferentes dos meus”. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32492 

Resgatar a Sabedoria Feminina, honrando a ancestralidade, a ciclicidade, a 

sexualidade/criatividade é o objetivo central deste estudo que tem como embasamento a análise de 

teorias que consagram saberes femininos ancestrais como uma necessidade indispensável para a saúde 

Transpessoal e Social da Mulher e de todos a sua volta. Autores como Bolen (2003), Estes (1992), 

Jung (1964), Owen (1994), Woolger (1994), demonstram em seus trabalhos a importância de 

reconhecer Saberes Ancestrais Femininos como caminho para uma sociedade mais saudável e 

equilibrada. 

Quando uma mulher se cura, por meio da expansão de consciência feminina, ela cura também 

o seu entorno. Seu potencial nutridor, transformador e multiplicador é a tecnologia ancestral que 

precisa ser reconhecida, resgatada e transmitida. 

Este trabalho deseja trazer luz para o Despertar da Consciência Feminina como uma valiosa 

sabedoria que mescla passado e atualidades para que as mulheres se permitam e tenham condições 

para serem livres e autênticas em sua auto expressão. 

  

2 A DESCOLONIZAÇÃO DO FEMININO 

Uma árvore se sustenta por meio de suas raízes, sendo elas que possibilitam a nutrição e o 

equilíbrio necessários para sua sobrevivência. 

Simbolicamente, o corpo feminino pode ser comparado a essa árvore, considerada fonte de 

criação, abrigo de ciclo e guardião de uma sabedoria ancestral. As mulheres têm o poder não apenas 

de gestar vidas humanas mas também sonhos, projeto e transformações. 

Essa analogia pode parecer evidente, mas há uma dimensão menos perceptível e igualmente 

poderosa, assim como as mulheres, as árvores se comunicam, se adaptam e se movimentam. Suas 

raízes se expandem lentamente em busca de ambientes mais férteis, em consonância com os ciclos da 

vida. Ao observar a vegetação da América do Sul, é possível notar especies que se entrelaçam, se 

acolhem e se misturam formando um ecossistema que reflete a inteligência relacional dos povos 

originários, muitas vezes considerados exóticos por uma ótica eurocêntrica. 

Na natureza não existe padrão, mas sim a criatividade de se relacionar com as diversidades. 

Ao longo do tempo houve um afastamento dessa matriz natural, os corpos, comportamentos e 

os modos de vida feminino, passaram a ser regulados por códigos de conduta impostos por culturas 

externas. 

Nesse cenário, a descolonização do feminino surge como um chamado para revisitar e 

ressignificar as formas como o feminino foi historicamente construído, controlado e marginalizado 

dentro de uma lógica patriarcal e colonizadora. Trata-se de um movimento que busca libertar a mulher 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32493 

e tudo o que é associado ao feminino, dos condicionamentos sociais, culturais e psíquicos impostos 

por estruturas de poder que desvalorizam a sensibilidade, a intuição, a ciclicidade, a espiritualidade e 

os saberes tradicionais. 

 

[...] uma ideologia e um sistema cultural de significação e objetivação em que a mulher é 

considerada e entendida como sendo inferior ao homem. Essa concepção implica que tudo 

aquilo que se liga à mulher ou ao feminino é dominado pelo homem por direito natural, como 

as mulheres e as crianças, por exemplo. Eles têm o domínio de todas as instituições 

consideradas importantes (simbólicas ou não), sendo que são eles mesmos que definem aquilo 

que é importante ou não, reproduzindo sistematicamente o sistema de inferiorização do que 

não é masculino. É um sistema institucionalizado de dominação masculina. (NEIVA, 2018, p. 

35) 

 

Descolonizar o feminino é, portanto, um processo de reconexão com uma identidade mais 

autêntica, que reconhece as marcas deixadas pelo patriarcado como a inferiorização do corpo da 

mulher, o controle sobre sua sexualidade, a negação de sua autoridade interna e a imposição de modelos 

de sucesso baseados em parâmetros masculinos e eurocêntricos. Esse processo convida à valorização 

dos saberes ancestrais, muitas vezes transmitidos de forma oral por mulheres em suas linhagens, e que 

foram silenciados por séculos em razão da colonização do pensamento, da cultura e da espiritualidade. 

Para compreender o patriarcado é fundamental analisar as maneiras pelas quais as mulheres 

têm batalhado para superar esse sistema. É importante destacar que grande parte da história foi narrada 

por homens, e as contribuições femininas não receberam a mesma visibilidade, resultando em um 

silenciamento constante das mulheres. Escritoras, atrizes e cineastas frequentemente foram ofuscadas 

em função da sociedade patriarcal. 

No campo da psicologia arquetípica e da psique feminina, C.G. Jung (1964) foi um dos 

primeiros a trazer a noção de inconsciente coletivo e arquétipos, compreendendo que o feminino possui 

imagens simbólicas profundas que foram reprimidas na modernidade. Jung afirma que “não há 

despertar da consciência sem dor”, e é exatamente no processo de individuação, de tornar-se quem se 

é verdadeiramente, que a mulher começa a se libertar dos papéis colonizados. 

Clarissa Pinkola Estés, em sua obra “Mulheres que Correm com os Lobos”, exalta os contos e 

mitos como fontes de sabedoria feminina. Ela propõe que "ser nós mesmas causa reações em cadeia, 

que podem libertar outras mulheres" (Estés, 1992, p. 35). 

Para a autora, resgatar a mulher selvagem é restaurar a alma instintiva, natural e criadora, que 

foi domesticada pela cultura patriarcal. “O arquétipo da Mulher Selvagem é força poderosa, cheia de 

bons instintos, de criatividade apaixonada e de conhecimento eterno. A sua natureza é instintiva, vital, 

voltada para a busca da verdade e da liberdade” (Estés, 1992, p. 27). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32494 

Jean Shinoda Bolen (2021), psiquiatra junguiana, propõe em “As Deusas em Cada Mulher”, 

que os arquétipos femininos estão vivos dentro de todas nós, sendo ativados ou reprimidos de acordo 

com o meio sociocultural. Ela afirma que, ao reconhecer as deusas interiores, a mulher se reconecta 

com seu poder psíquico e espiritual: “Reconhecer a deusa dentro de si mesma é dar valor à própria 

essência feminina, é dar nome ao que estava escondido, é tornar visível o que foi silenciado” (Bolen, 

2003, p. 21). 

Jennifer Barker Woolger e Roger Woolger (1996), no livro “A Deusa Interior”, abordam o 

feminino sagrado a partir de um ponto de vista terapêutico e arquetípico, explorando como a 

desconexão das mulheres com esses arquétipos pode gerar sofrimento psíquico. Eles destacam que a 

mulher precisa “reconhecer e integrar suas múltiplas facetas internas para restaurar o equilíbrio perdido 

pela dominação cultural de apenas um modelo de comportamento feminino: o da submissão e da 

perfeição” (Woolger & Woolger, 1996, p. 42). 

Neste contexto, o resgate da ancestralidade, da conexão com a natureza e dos ritmos internos 

femininos se apresenta como um potente caminho de cura, reintegração e empoderamento. É a partir 

desse olhar que este artigo propõe uma reflexão crítica sobre os impactos subjetivos e coletivos do 

patriarcado na construção da identidade feminina e sobre a importância de abrir espaço para uma nova 

escuta do feminino, não mais colonizado, mas enraizado em sua potência original. 

  

3 A CULPA CRISTÃ 

Em um mundo Teocentrado, ou seja, voltado para um Deus, no caso, um Pai piedoso porém 

severo, é comum observarmos homens se aproveitando da hierarquia patriarcal para definirem regras 

e comportamentos. 

No contexto social cristão, saberes femininos foram considerados criminosos ou mesmo 

pecaminosos, por serem expressivos e provenientes de corpos femininos. Um poder subjetivo e 

selvagem diante de uma sociedade que evoluiu com base no Iluminismo, reconhecendo o ser humano 

como indivíduo superior, devido a sua capacidade cognitiva racional. 

Na era feudal, onde a voz de Deus era a lei, o poder e o dinheiro intitularam aqueles consagrados 

como “filhos do criador”. As sociedades eram constituídas por herança genética e suas regras e 

costumes, assim eram estipuladas. Aqueles escolhidos por Deus governavam, pois segundo a vontade 

divina, os filhos dos reis ou senhores feudais eram os líderes natos da sociedade. 

A mãe, ou a rainha, deveria permanecer sob controle, para não comprometer a soberania divina. 

Posteriormente esta ideologia fortaleceu-se com a figura histórica de Maria, a mãe virgem de Jesus, o 

Salvador. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32495 

Para desmistificar a ideologia cristã-social em que estamos inseridas é importante aprofundar 

em sua própria psiquê selvagem feminina e reconhecer tudo que foi marginalizado na existência 

feminina, toda a potência divina e criativa que habita o corpo da mulher e foi colonizado para caber 

em padrões sociais impostos desde a época feudal. 

Muitas mulheres se sentem ou já se sentiram aprisionadas na própria fantasia do papel da 

mulher maravilha ou da donzela que precisa ser salva por um príncipe. 

Por isso, é crucial romper com dogmas e padrões limitantes que distanciam a mulher do seu 

poder feminino para que permaneça neste lugar dócil, amoroso e fragilizado do feminino que nos 

habita. Aqui a mulher está ocupando a cadeira da vítima, ou seja, seu poder é entregue ao outro. 

O lado oposto, o da mulher maravilha, também reflete o feminino em desequilíbrio, ou seja, 

mesmo quando a mulher não se reconhece como uma vítima, na fragilidade do feminino, pelo 

contrário, sua identificação é com a guerreira, independente e dona da própria vida, neste lugar ela 

serve o sistema econômico- social-cristão.  

A submissão feminina no cristianismo foi frequentemente fundamentada nas cartas de São 

Paulo e na narrativa do Gênesis, que gerou o mito de Eva e a expulsão do Éden. Segundo o Gênesis, 

Deus teria formado Eva a partir de Adão, o que, para a Igreja, servia como base para a submissão 

feminina ao gênero masculino. O fato de Eva ter sido criada a partir de uma costela de Adão era visto 

como um sinal de que a mulher possuía uma natureza errônea, considerada traiçoeira desde sua origem. 

Ao ceder à sedução do Diabo, movida por um intenso desejo de saber sobre o Bem e o Mal, Eva 

arrastou Adão, tornando-se responsável pela queda moral da humanidade. Assim, a mulher, além de 

uma figura negativa, era vista como uma tentação constante, que os homens deveriam evitar para 

manter suas almas puras, longe do pecado e da condenação eterna. (Bíblia, Gênesis 2:21-22) 

Segundo Neiva (2018) na Idade Média, escritores e teólogos da Igreja, desempenharam um 

papel crucial na formação da liturgia satânica, que caracterizava a figura da bruxa demoníaca. Essa 

personificação se tornou essencial em uma época marcada por desastres inexplicáveis e por uma forte 

conexão com o sobrenatural. Justificativas eram buscadas para os castigos divinos manifestados por 

meio de pragas e desastres, além de servirem para exercer controle sobre as populações, legitimando 

e sustentando a ordem vigente. 

 

4 A CAÇA ÀS BRUXAS E O COLONIZAÇÃO DO FEMININO 

A dominação patriarcal sobre os corpos e saberes das mulheres teve seu ápice na chamada “caça 

às bruxas”, entre os séculos XV e XVIII, principalmente na Europa. Esse processo, revelado por textos 

como o “Malleus Maleficarum” (KRAMER, 1486), também conhecido como “O Martelo das 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32496 

Feiticeiras” tinha como interesse não apenas suprimir práticas espirituais ancestrais, mas instaurar uma 

nova ordem moral e religiosa baseada na submissão do feminino à lógica cristã patriarcal. 

Escrito pelo inquisidor dominicano Heinrich Kramer, o “Malleus Maleficarum” foi um manual 

oficial para identificação, julgamento e execução de mulheres acusadas de bruxaria. Na obra, Kramer 

afirma que a mulher é “mais crédula, mais supersticiosa e mais inclinada ao mal” do que o homem, 

insinuando não apenas o teor misógino do texto, mas também o medo do poder feminino autônomo, 

especialmente aquele ligado ao conhecimento natural, aos ciclos da Terra, à sexualidade e à 

espiritualidade não institucionalizada. 

Segundo Silvia Federici (2017), a perseguição às bruxas, que durou 400 anos, foi parte 

integrante do processo de transição para o capitalismo na Europa. A eliminação da figura da curandeira, 

da parteira e da sacerdotisa dos cultos naturais quis destruir formas coletivas e comunitárias de saber 

feminino, substituindo-as por instituições controladas pelo Estado e pela Igreja. Assim, o corpo da 

mulher passou a ser território de controle político e econômico, especialmente no que diz respeito à 

reprodução e ao trabalho doméstico. 

Essa violência histórica reverbera até hoje nos corpos femininos. A memória da caça às bruxas 

está inscrita em traumas que ultrapassam gerações, se manifestando como culpa, medo da exposição, 

síndrome da impostora e repressão da sexualidade. Resgatar essa memória é um passo fundamental no 

processo de descolonização do feminino, pois nos permite reconhecer as raízes estruturais da opressão 

e reativar saberes que foram silenciados. 

Jean Shinoda Bolen (2006), propõe que ao revisitarmos os arquétipos femininos reprimidos ao 

longo da história, como a curandeira, a intuitiva, a bruxa, podemos reconstituir um caminho de 

reconexão com a alma feminina coletiva, resgatando a autoestima, o pertencimento e a espiritualidade 

livre da mulher contemporânea. 

A figura da bruxa, historicamente demonizada durante os séculos de perseguição religiosa, 

carrega em si a representação simbólica de saberes femininos ancestrais ligados à cura, à intuição, à 

natureza cíclica e à sexualidade sagrada. Mais do que um estereótipo marginal, a bruxa é um símbolo 

arquetípico que expressa o poder do feminino selvagem, intuitivo e instintivo. (Estés, 1992) 

Clarissa Pinkola Estés, em “Mulheres que correm com os lobos” (1992), interpreta a bruxa 

como uma manifestação da “Mulher Selvagem”, aquela que guarda os instintos vitais, o conhecimento 

profundo da alma e a capacidade de regeneração. 

Para ela, esse arquétipo foi reprimido pelo patriarcado porque representa uma forma de 

liberdade interna incontrolável: “A mulher que recupera sua natureza instintiva, recupera também seu 

poder pessoal, sua capacidade de escolha e sua sabedoria ancestral” (ESTÉS, 1992, p. 27). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32497 

 Jean Shinoda Bolen (2021), ao trabalhar com arquétipos das deusas gregas, destaca que figuras 

como Hécate (a deusa da magia e dos mistérios ocultos) ou Deméter (a mãe nutridora, ligada à terra) 

foram distorcidas ou apagadas para acomodar ideais da mulher passiva e submissa. Em seu livro “As 

deusas e a mulher” (2006), ela propõe que o resgate desses arquétipos é um caminho de 

autoconhecimento e empoderamento: “Os arquétipos femininos precisam ser redescobertos para que 

as mulheres possam viver com autenticidade e liberdade interior” (BOLEN, 2021, p. 18). 

Jennifer Barker Woolger e Roger J. Woolger, em “As deusas dentro da mulher moderna” 

(1990), também defendem que os padrões femininos do inconsciente foram colonizados por ideais 

patriarcais. O arquétipo da bruxa, ou da mulher sábia foi difamado porque representava a mulher que 

não se submetia às normas sociais, mas que se guiava por sua verdade interior. 

Ao compreender a caça às bruxas como um marco histórico da repressão simbólica do arquétipo 

da Mulher Selvagem, abre-se a possibilidade para a descolonização simbólica do feminino, que passa 

pelo reconhecimento, reintegração e celebração desses aspectos na psique e na cultura contemporânea. 

 

5 FEMININO SAGRADO 

O feminino sagrado é uma filosofia na qual a mulher habita a sua própria potência criativa, 

conectando-se com a sua psiquê instintiva, selvagem, em um autoconhecimento profundo para dominar 

o seu predador interno e abrir mão da sua colonização. 

É um caminho de autoconhecimento feminino e ancestral que promove: 

➢ Amar o seu corpo e essência como mulher. 

➢ Não criticar nem julgar outras mulheres. 

➢ Honrar a sua energia criativa e sexual. 

➢ Conexão com a natureza, com os ciclos, com você e com os outros. 

  

Despertar a consciência do feminino e suas inúmeras possibilidades auxilia a mulher a se 

apropriar de sua verdadeira essência, para além dos códigos sociais que delimitam seu comportamento 

e maneira de pensar e agir. 

Descolonizar o feminino tem como principal objetivo reconectar a mulher à sua essência 

selvagem e intuitiva para que se sinta livre e capaz de manifestar tudo o que deseja. 

Neste processo, a mulher irá relembrar que é divina, criativa, múltipla e única ao mesmo tempo, 

acessar o poder pessoal e o amor próprio, assumindo-se como agente responsável pela transformação 

em sua vida. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32498 

Ter autenticidade e objetivo de vida é ampliar a mente, desenvolver a auto critica e libertar-se 

das amarras do feminino colonizado, que habita a maioria das mulheres. 

O conceito de "culpa feminina" diz respeito a uma norma social onde é comum que as mulheres 

sintam-se responsáveis por erros ou por não corresponderem às expectativas familiares e sociais, 

muitas vezes absorvendo críticas e exigências internas. Esse sentimento de culpa pode originar-se de 

normas de gênero, expectativas culturais e até mesmo de mensagens que vêm de sua família e 

comunidade. 

Vejamos alguns sintomas do feminino colonizado: 

➢ Falta de aceitação e coragem para colocar sua voz no mundo e manifestar seus desejos, sem se 

preocupar com a validação dos outros; 

➢ Não se sentir amada; 

➢ Dependência emocional, financeira e espiritual; 

➢ Vitimização; 

➢ Hipersensibilidade; 

➢ Baixa libido; 

➢ Falta de propósito; 

➢ Fenômeno da Impostora; 

➢ Irritabilidade excessiva; 

➢ Insegurança; 

➢ Medo da opinião alheia; 

➢ Insegurança; 

➢ Postura controladora; 

➢ Falta de flexibilidade; 

➢ Pouca criatividade; 

➢ Baixa auto estima; 

➢ Dificuldade de se comunicar de forma assertiva; 

➢ Dificuldade em dizer não; 

➢ Centralização de tarefas; 

 

Para Valéria Pires (2008, p. 9) 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32499 

desde épocas remotas, os homens têm manipulado as mulheres para resolver seus problemas 

políticos, econômicos, sociais e emocionais. A elas muito tem sido negado ou proibido. Essa 

repressão foi oportuna para que a situação de domínio se mantivesse imutável. 

 

Ao focarmos em um aspecto mais detalhado, podemos identificar uma culpa que é muitas vezes 

direcionada às mulheres ou que elas mesmas assumem devido a contextos de julgamento. A estrutura 

patriarcal, que serviu de base para a formação de diversos mitos relacionados à figura feminina, não 

apenas persiste, mas também torna vantajoso que as mulheres continuem em situações semelhantes às 

personagens desses mitos, sendo frequentemente colocadas em posições de vulnerabilidade pela 

sociedade patriarcal. 

 

6 EXPANSÃO DE CONSCIÊNCIA FEMININA 

O patriarcado sustenta-se em estruturas de controle e poder que incidem sobre os aspectos do 

Feminino, pois padece de uma visão unilateral, fundamentada em princípios organizacionais 

masculinos, renegando o aspecto feminino como base de organização da realidade. É importante 

explorar como opera a consciência masculina, distinguindo-a da consciência feminina, e analisar de 

que maneira a predominância de uma e a falta da outra influenciam tanto a vida social quanto a 

individual, especialmente a das mulheres.  

Conforme indicam as ideias de Neumann (2000), o ego e a consciência costumam ser 

simbolicamente representados como masculinos, enquanto o inconsciente é frequentemente associado 

ao feminino. O autor sugere que, ao longo do processo de formação da consciência, o ego se rege em 

relação ao inconsciente. A fase em que o ego ainda está conectado ao inconsciente é caracterizada por 

uma configuração matriarcal, enquanto a transição para uma maior autonomia do ego aponta para uma 

configuração patriarcal. Embora tanto homens quanto mulheres iniciem o processo em um estado de 

união entre mãe e bebê, posteriormente, surgem diferenças significativas que elucidam a divergência 

entre as psicologias masculina e feminina. 

Neumann (op. cit.) descreve como “centroversão” a inclinação humana que, de maneira 

inconsciente, busca a formação da personalidade, levando tanto mulheres quanto homens a 

atravessarem todas as etapas necessárias ao seu desenvolvimento individual. Permanecer 

excessivamente em uma fase que deve ser superada é um retrocesso no que se refere ao 

amadurecimento da personalidade. 

Uma mulher que se prende à figura materna acaba se tornando uma pessoa fragmentada, pois 

a interação, tanto externa quanto interna, com a energia masculina (seja através de homens ao seu redor 

ou do princípio masculino dentro dela) é fundamental para sua plenitude. Nesse estágio de 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32500 

desconstrução do desenvolvimento feminino, a mulher enfrenta a "primeira" experiência de violência 

psicológica, que é crucial para seu crescimento, simbolizando a intrusão patriarcal. 

Neste estágio do desenvolvimento, a mulher experimenta oposições: de um lado, a conexão 

positiva com a Grande Mãe, considerada essencial para sua psicologia, à medida que se torna mãe, se 

torna fértil e mantém um relacionamento saudável com seu corpo e com a terra. 

De outro lado, a desconexão pode resultar na dificuldade de manifestar as qualidades maternais 

e frutíferas de sua essência feminina, acarretando sintomas típicos de histeria, como o distanciamento 

do corpo e até a esterilidade. O risco dessa dualidade é que a mulher possa se tornar refém de sua 

inclinação à identificação, desenvolvendo excessivamente seu lado masculino, o animus, e, assim, se 

alienando de sua verdadeira natureza.  

Conforme Neumann (2000), ao se fundir com o Masculino, que substitui o verdadeiro ato de 

entrega e devoção, a mulher acaba abrindo mão da própria conexão com a terra, tornando-se uma 

vítima desprotegida das forças masculinas. 

O autor argumenta que esse risco, que pode até culminar em psicose, também decorre do fato 

de sua entrega intensa ao Masculino (presente não apenas em seu parceiro, mas também em sua própria 

psique), o que impede o desenvolvimento de uma personalidade autônoma. Ao focar no avanço da 

consciência, ocorre um progresso quando uma consciência patriarcal substitui uma matriarcal. 

Entretanto, Neumann (2000) alerta que, ao se ter consciência das fragilidades e riscos 

psicológicos da cultura patriarcal, cujas manifestações extremas no Ocidente contemporâneo 

ocasionaram uma crise ameaçadora para a humanidade, não se deve cometer o erro de perceber a 

"consciência matriarcal" apenas como um legado primitivo, e o Feminino arquetípico como 

"relativamente subdesenvolvido". 

Assim, o Feminino e as mulheres são oprimidos, escravizados, eliminados da vida social ou, 

em casos drásticos, perseguidos e condenados à morte sob acusações de possessão maligna. Contudo, 

essa situação começou a mudar na era moderna, quando a dinâmica entre o Masculino e o Feminino, 

entre homens e mulheres, tornou-se complexa. 

Na visão de Neumann (2000), essa transformação não se manifesta apenas nas relações 

conjugais, mas também dentro da própria psique, à medida que o homem começa a reconhecer seu 

lado feminino inconsciente, a anima, e a mulher, seu lado masculino inconsciente, o animus, os quais 

começam a emergir para a consciência. 

A sociedade patriarcal impôs um padrão de feminino colonizado, onde precisamos ser boas 

para os outros, sem saber como colocar limites e nem priorizar suas necessidade. Assim, muitas 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32501 

mulheres acreditam que só serão aceitas ou amadas se seguirem esse modelo de mulher que cuida, 

serve e ampara os sonhos dos outros esquecendo, por vezes, do seu próprio sonho. 

A ideologia patriarcal fundamenta-se no controle e na dominação sobre o Feminino. Se tornar 

consciente desse domínio é inevitável no processo de crescimento psicológico e do reconhecimento de 

si. 

Assim, o desenvolvimento da consciência acontece em meio a uma tensão entre o ego e o 

inconsciente, permitindo que o ego se expanda e se fortaleça, que o sistema consciente se constitua e 

que a esfera pessoal se distinga da impessoal. O desenvolvimento do ego varia entre os gêneros. O 

autor sugere que, ao longo do processo de conscientização, o ego vai se separando do inconsciente. 

A etapa em que o ego ainda se conecta ao inconsciente corresponde a uma constelação 

matriarcal, e quando o ego busca romper esse vínculo, a constelação torna-se patriarcal. Embora o 

início do processo seja comum a homens e mulheres, no que tange à fase de fusão entre mãe e filho - 

um estado urobórico - após a fase pré-egóica, surgem diferenças importantes que ajudam a explicar as 

distinções entre a psicologia dos dois gêneros. 

Conforme Neumann (2000), apesar de a consciência feminina ter uma natureza e uma ênfase 

distintas em relação à masculina, a mulher é obrigada a se afastar de seu verdadeiro eu para permitir o 

desenvolvimento da consciência. Ela é forçada a explorar também seu lado masculino, essencial para 

alcançar a realização cultural. Inicialmente, pode parecer que o desenvolvimento feminino seja menos 

complexo, já que a menina vive uma experiência próxima à mãe, pertencendo ao mesmo grupo de 

gênero, sem a necessidade de deixar esse ambiente de imediato. No entanto, para que ocorra seu pleno 

desenvolvimento, a mulher precisa realizar essa ruptura. 

No conto da Vasalisa, do livro "Mulheres que correm com os lobos” (1992), a autora Clarissa 

Pinkola Estés se refere à iniciação da mulher em sua maturidade selvagem quando precisa se libertar 

dos padrões que a definem como a boa moça para seguir a sua própria intuição. De forma simbólica o 

conto se inicia com a morte da boa mãe, demonstrando a importância desta ruptura citada por Neumann 

(2000). 

Para a mulher sentir seus instintos, muitas vezes, é preciso dizer não e colocar limites no outro. 

Deixar de fazer tudo para todos e colocar a sua energia no que realmente importa, em si mesma. Ao 

expandir a consciência feminina, a mulher aprende a lidar com pensamentos limitantes que a 

aprisionam em um padrão de colocar sempre a necessidade do outro à frente das suas. 

A sensibilidade é a capacidade da mulher de identificar e deixar fluir seus sentimentos. Acessar 

o inconsciente para liberar crenças limitantes e padrões mentais, e assim, expandir a percepção do Ser 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32502 

Integral (mente, corpo, emoções e alma). Ir de encontro à sua essência é um chamado para o Despertar 

da Consciência Feminina que por muito tempo está adormecida.  

Se o ego se refere ao consciente, e assim, ao princípio masculino, resgatar seu poder feminino 

irá levar ao estado de expansão de consciência. 

É importante destacar que de acordo com a neurociência, existem diferentes formas de sentir: 

Cinestésico (precisa ser tocado para se sentir amado), Auditivo (Falar eu te amo), Visual (ler, ver, 

presentes), mas neste trabalho o sentir se faz no encontro entre no princípio masculino (animus) e 

feminino (anima). Levando em consideração a dualidade do Ser que cria e manifesta, na qual a criação 

se faz ao sentir (feminino) e a manifestação de faz no agir/pensar (masculino). 

Mas porque expandir a consciência feminina? Pois em nossa sociedade o princípio masculino 

é hipervalorizado e o feminino é marginalizado. 

Acredita-se que para o reconhecimento de Si, livre de padrões e expectativas limitantes se faz 

ao sair da mente egóica e ir para o corpo e sua sabedoria cíclicas, ancestral e sexual. 

O ser egóico é um ser limitante, aprisionado em suas convicções (razão) e no processo de 

autoconhecimento pode se tornar hiper identificado com os papéis que representam a sua 

personalidade. 

Segundo Fritjof Capra, na filosofia Tao, Yin (introspeção/feminino) e Yang 

(expansão/masculino), (1995) o Ser é composto por essa dualidade, na qual cada face importa para um 

determinado objetivo, mas no ocidente, este conceito não foi aderido e por isso, o único atributo 

valorizado passou a ser o lado Yang, ou seja, o princípio masculino, que demonstra a grande expansão 

e materialização que somos capazes. O princípio feminino (Yin), ligado à introspeção e à sabedoria 

interna, como a ancestralidade, a criatividade, a espiritualidade, a flexibilidade e a intuição, se torna 

marginalizado, ou seja, deixado a margem no que diz respeito ao conhecimento humano. Assim como 

o corpo da mulher que é cíclico e sangra, para se regenerar, no processo evolutivo que acompanha a 

industrialização e o próprio feminismo, foi necessário abdicar desse potencial de transformação, para 

que hoje, mulheres pudessem reaver o poder e a ascensão social. 

Desta forma, ao excluir a natureza cíclica feminina, observa-se um grande desequilíbrio 

psíquico-social, na qual homens e mulheres se desconectaram de seu propósito de manifestar uma vida 

saudável, com equilíbrio e harmonia entre Si e todos.  

Expandir a consciência feminina é o caminho para reconhecer-se para além do ego, ou seja, 

acessar a sua essência e te libertar dessa projeção egóica, moldada para te proteger. 

O ego é o mecanismo psíquico responsável pela auto preservação e proteção, é por meio dele 

que acessamos o instinto de “atacar ou correr” necessário para a sobrevivência, por isso, é impossível 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32503 

viver sem ele, mas encontrar brechas de libertação é essencial para reconhecer seus poderes internos 

de transformação e cura (Feminino). O instinto de sobreviver à dor é egóico, ou seja, tenta ir para a 

razão (Masculino). 

 

7 A REDESCOBERTA DO SER MULHER – EMPODERAMENTO FEMININO 

TRANSPESSOAL 

Vários mestres espirituais, como Osho, Dalai Lama, Amma, Yogi Bhajan disseram em seus 

encontros que a cura do mundo viria da mulher, do resgate do feminino e do amor. "As mulheres são 

a força e a própria base de nossa existência. Quando a mulher perde contato com o seu verdadeiro ser, 

deixa de haver harmonia no mundo e começa a destruição.” (AMMA, s.d) Dalai Lama, durante a 

Conferência da Paz em Vancouver (2009) também destaca o papel das mulheres no processo de cura e 

transformação global, "O mundo será curado pelas mulheres ocidentais”. 

A Psicologia iniciada no final do século XIX, estuda o comportamento humano, inicialmente 

baseada no dualismo mente-corpo (Descartes), sugere uma distinção entre a mente, ou dimensão 

mental, e o corpo, ou dimensão física, reconhecendo a interrelação entre ambos (SCHULTZ; 

SCHULTZ, 2002). 

Além de ser uma ciência centrada no comportamento, a Psicologia é também vista como uma 

ciência da alma (CAPRA, 2012). A Psicologia Transpessoal, desenvolvida por Stanislav Grof e 

Abraham Maslow, destaca a espiritualidade (CAPRA, 2006) e se divide em três vertentes: intrapessoal 

(relação interna, subjetividade, inconsciente pessoal), interpessoal (interações sociais) e transpessoal 

(conexão com o sagrado, inconsciente coletivo). 

O nível de consciência transpessoal e as experiências ligadas a ele são consideradas partes 

fundamentais da condição humana, ao invés de serem vistas como indícios de desordens. Cavalcanti 

(2005, p.167) enfatiza que "para Grof, o progresso espiritual é uma capacidade evolutiva inerente ao 

ser humano, simbolizando um movimento em direção à totalidade e à realização do verdadeiro 

potencial individual". 

Na Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung, é argumentado que somos guiados por nossos 

objetivos, esperanças e anseios futuros, além de carregarmos os traumas e vivências do passado. Jung 

caracteriza a psiquê como possuindo três níveis: consciência (ego, percepções, recordações), 

inconsciente pessoal (impulsos, desejos, memórias suprimidas) e inconsciente coletivo (experiências 

transmitidas através de gerações anteriores e ancestrais) (SCHULTZ & SCHULTZ, 2002, p.363). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32504 

A Psicologia Transpessoal, a Psicologia Positiva e a Psicologia Junguiana formam as bases do 

atendimento psicoterapêutico e da arteterapia, com o objetivo de estimular a saúde do indivíduo e guiá-

lo rumo ao autoconhecimento (CARNEIRO, 2010, p.84). 

De acordo com Owen (1994), em várias civilizações antigas, a menstruação era vista como um 

fenômeno sagrado e mágico, uma experiência que conferia poder à mulher. No entanto, a cultura 

patriarcal transformou esse período em algo que é considerado feio, incômodo e impuro, evidenciando 

a visão de inferioridade da mulher. A atual sociedade, marcada pelo materialismo e pela falta de 

espiritualidade, demanda um retorno aos valores femininos, como criatividade, compaixão e a conexão 

especial que a mulher possui com a Grande Mãe Terra por meio do seu útero. Isso inclui o 

reconhecimento da sabedoria feminina e a reintegração dessa visão nos cuidados com a vida e no meio 

ambiente. “A menstruação é essencial para o crescimento espiritual das mulheres, tanto 

individualmente quanto em grupo, sendo fundamental para alcançar a deusa interior” (OWEN, 1994, 

p.189). “Nosso ciclo mensal representa a chave para a renovação de nossa saúde e bem-estar. A cada 

mês, temos a chance de renovar e revitalizar completamente nosso ser – no físico, psicológico e 

espiritual” (OWEN, 1994, p.55). 

A espiritualidade feminina se revela na conexão com a sacralidade da feminilidade, por meio 

do autoconhecimento, da meditação e da consciência dos ciclos menstruais. Isso envolve sensibilidade, 

paciência, intuição, sabedoria ancestral e o cuidado dos quatro corpos (físico, mental emocional e 

espiritual), além da liberação e expressão de emoções, do amor próprio e do reconhecimento do valor 

dos processos femininos, assim como a energia onírica voltada para a introspecção e estados alterados 

de consciência. Miranda Gray (2017) recupera a sabedoria feminina para ensinar como a mulher pode 

abraçar sua natureza cíclica e se harmonizar com sua feminilidade. Ela explora as energias criativas 

do ciclo menstrual como uma fonte de empoderamento emocional, espiritual e sexual, abordando ainda 

os tabus e preconceitos relacionados ao feminino a partir de duas vertentes: a análise de mitos e 

histórias e a relação entre as fases da lua e o ciclo biológico das mulheres. 

 

8 MÉTODO 

Este estudo utiliza uma abordagem qualitativa, utilizando como instrumento de análise 

pesquisa bibliográfica. 

A abordagem teórico-reflexiva permite uma análise interpretativa do conteúdo, considerando a 

complexidade dos fenômenos culturais, simbólicos e subjetivos relacionados à construção da 

identidade feminina e aos impactos de uma sociedade patriarcal. O objetivo central é propor uma 

reflexão crítica sobre o processo de descolonização do feminino, entendendo-o como uma jornada de 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32505 

resgate da subjetividade, da ancestralidade e dos saberes tradicionais reprimidos ao longo da história 

ocidental. 

O corpo teórico da pesquisa é composto por autoras e autores que dialogam com os campos da 

psicologia analítica, transpessoal e social, dos estudos de gênero, da espiritualidade feminina e da 

crítica à colonização do saber, como Clarissa Pinkola Estés (1992), Jean Shinoda Bolen (2003), 

Jennifer Barker Woolger e Roger Woolger (1996), além de Carl Gustav Jung (1964), cujos conceitos 

de arquétipos e inconsciente coletivo sustentam a base simbólica da análise. 

A escolha por esse método embasa a proposta de compreender e dar visibilidade às formas 

pelas quais a mulher pode resgatar sua essência e potência Criativa por meio do reconhecimento e 

integração de aspectos internos que foram marginalizados ou colonizados culturalmente. 

  

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Por séculos fomos oprimidas e escravizadas, nos raptaram de nosso poder, nos fizeram acreditar 

que não somos Divinas, criaram um Deus Homem, com seu filho homem, branco e semelhante. 

Nos submeteram apenas à procriação, nos desconectaram do nosso sangue, nosso ventre. Nos 

proibiram de sentir, gozar, nos relacionar com a nossa natureza selvagem e instintiva. Calaram nossa 

arte, nossa intuição e nossos desejos. 

Nos fizeram esquecer de que somos o Poder da Vida Criativa, Portal da Existência, Fonte de 

Criação e Nutrição. 

Nos limitaram ao servir, ao cuidado com o outro e não podemos usufruir de nossa sabedoria 

sagrada, do amor Divino, da veneração por nós mesmas. 

Somos Deusas, bruxas, santas, rainhas, mas não puras ou virgens, e sim Mulheres Divinas, que 

seduzem e se deixam seduzir pelo néctar da vida, pelo poder do existir uma vida amorosa em prazer e 

alegria. 

Expandir a consciência feminina é um chamado para a celebração, para viver uma vida 

orgástica, cheia de criatividade e abundância. Transbordar de si, ser inteira, potente e viceral, ser bela, 

líder, amorosa e empática, mas primeiro se reconhecer e então florescer a vida que pulsa, jorra e se 

alimenta no poder da manifestação. 

É sobre trazer o amor de dentro para fora, honrar a ancestralidade feminina, mas se nutrir de si 

mesma, identificar quais ferramentas você tem dentro de si para que se sinta amparada, acolhida e 

abundante. 

Reconhecer as dores e frustrações, mas ter a capacidade de se amparar a partir da 

autoconsciência e do amor próprio. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32506 

Neste processo, ao ocupar-se de Si, competições e intrigas entre mulheres já não fazem sentido 

para uma Mulher Desperta. Ela se reconhece na dor da outra e consegue acolher a sua própria ferida a 

partir do sentimento de compaixão que sentimos ao acessar a vulnerabilidade de alguém que se entrega 

no compartilhar. 

Despertar a consciência feminina é um retorno para casa. É onde todas iremos encontrar a nossa 

potência criativa e transformadora. 

Resgatar a sabedoria interna e se reconhecer sagrada é o caminho para um mundo mais justo e 

equilibrado.  

Assim, reconhecer-se em um corpo feminino expande a consciência para as maravilhas do Ser 

Criativo. É sobre sentir o fluxo da vida que pulsa em você. A falta de conexão com o corpo e com a 

natureza cíclica distancia a mulher de se amar e se honrar como um Ser Divino. 

Reconhecer-se mulher, integrando o feminino (Yin) e o masculino (Yang), é o primeiro passo 

para o despertar da consciência. 

Ao longo da história, apesar das excessões como Joana D’Arc, Audre Lord, Frida Kahlo, as 

mulheres foram tiradas da cena do protagonismo, durante todo o modelo de vida histórico patriarcal. 

Fomos reduzidas a objetos, lugares subalternos na sociedade, não tínhamos sequer lugar de 

fala. Não podíamos fazer transações bancárias, votar, estudar, não precisávamos aprender a ler. As 

mulheres existiam apenas para saciar os desejos masculinos de procriar, cuidar da casa e da família, 

enquanto os homens viviam a construção de uma vida criativa. 

Com o passar de centenas de anos, as mulheres foram esquecendo seus saberes inatos, sua 

intuição e sua criatividade. Quando iniciamos o processo de retomada, da busca pela igualdade de 

direitos, como o voto e a entrada no mercado de trabalho, nos apropriamos dos recursos disponíveis e 

nos espelhamos no modelo masculino de viver. 

Nos tornamos competitivas, trabalhamos em demasiado e queremos dar conta de tudo. 

Esperamos a maternidade perfeita, com um casamento bem sucedido, corpo esculpido e a conta 

bancária alta. 

Mas o preço que pagamos foi alto e agora chegou o momento do resgate desse Feminino 

Sagrado, onde iniciamos a enaltecer e honrar as nossas diferenças. 

Homens e Mulheres não são iguais, são complementares, juntos somos potencialmente 

melhores e podemos criar um mundo melhor. 

Neste processo de descolonização do feminino, ao aprofundar nos Saberes Ancestrais 

Femininos, resgatar natureza cíclica e criativa, a mulher é capaz de voltar a sonhar e realizar tudo que 

merece, identificando suas necessidades mais íntimas. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32507 

É como irá despertar para o amor próprio e poder pessoal, libertar-se dos padrões externos e 

internos que a bloqueiam de ser autêntica. 

Desta forma, ao reconhecer que vivemos em uma sociedade que colonizou o feminino é 

possível que a mulher volte a se tornar protagonista da própria existência, por meio de um caminho 

fértil e muito promissor de resgate da autonomia e libertação de comportamentos autossabotadores que 

a afastam de se sentir confortável por ser ela mesma e se orgulhar de quem é. 

Contudo, por meio da expansão de consciência feminina as mulheres resgatam o melhor de si, 

manifestam uma vida com alegria, amor e propósito, contribuindo, assim, para uma sociedade mais 

justa e feliz. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32508 

REFERÊNCIAS 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Para educar crianças feministas: um manifesto. Tradução de Julia 

Romeu. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Sejamos todos feministas. Tradução de Julia Romeu. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2014. 

 

AMMA. Discurso sobre o feminino e a harmonia do mundo. Kerala, Índia: [s.n.], [s.d.]. 

 

ARON, L.; STARR, K. A psychotherapy for the people: toward a progressive psychoanalysis. New 

York: Routledge, 2013. 

 

BOLEN, Jean Shinoda. As deusas em cada mulher: uma nova psicologia feminina. São Paulo: Rocco, 

2021. 

 

BROWN, Brené. A coragem de ser imperfeito. Rio de Janeiro: Sextante, 2016. 

 

CAPRA, Fritjof. O Tao da física: um paralelo entre a física moderna e o misticismo oriental. São Paulo: 

Cultrix, 1995. 

 

CERIBELLI, Marcela. Aurora: o despertar da mulher exausta. São Paulo: HarperCollins Brasil, 2022. 

 

CLANCE, P. R.; IMES, S. A. The impostor phenomenon in high achieving women: dynamics and 

therapeutic intervention. Psychotherapy: Theory, Research & Practice, [S.l.], v. 15, n. 3, p. 241-247, 

1978. 

 

DIAS, M. M.; FERREIRA, M. C. Feminismo e psicologia: perspectivas e desafios para a promoção 

da autenticidade feminina no contexto brasileiro. Psicologia em Estudo, Maringá, v. 22, n. 4, p. 559-

570, 2017. 

 

ESTES, C. P. Mulheres que correm com os lobos: mitos e histórias do arquétipo da mulher selvagem. 

Rio de Janeiro: Rocco, 1992. 

 

FAUR, Mirella. As faces escuras da Grande Mãe: o lado sombrio do feminino e o resgate do poder 

pessoal. São Paulo: Alfabeto, 2016. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: Elefante, 

2017. 

 

GUZZO, R. S. L.; VARELLA, M. D. A influência do contexto histórico-cultural na identidade 

feminina: uma perspectiva brasileira. Revista Brasileira de Psicologia, [S.l.], v. 2, n. 1, p. 45-60, 2015. 

 

HERRERA, Hayden. Frida: a biografia de Frida Kahlo. Tradução de Alexandre Martins. Rio de 

Janeiro: Record, 2010. 

 

HOLLIS, James. A resposta de Jung ao mundo moderno. São Paulo: Cultrix, 2008. 

 

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1964. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.6, p. 32488-32509, 2025 

32509 

JUNG, Carl Gustav. Sincronicidade: um princípio de conexões acausais. Petrópolis: Vozes, 1991. 

 

KAPTCHUK, Ted J. A teia da vida que não tem tecelão: compreensão da medicina chinesa. São Paulo: 

Cultrix, 2000. 

 

KRAMER, Heinrich. Malleus Maleficarum (O Martelo das Feiticeiras). São Paulo: Madras, 2006. 

 

LORDE, Audre. Irmã outsider: ensaios e discursos. Tradução de Stephanie Borges. São Paulo: 

Elefante, 2020. 

 

NEIVA, Tânia. Mulheres brasileiras na música instrumental: uma perspectiva feminista. 2018. Tese 

(Doutorado em Música) – Faculdade de Música, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2018. 

 

NEUMANN, Erich. O medo do feminino e outros ensaios sobre a psicologia feminina. São Paulo: 

Paulus, 2000. 

 

OWEN, Lara. Meu sangue é ouro: o poder curativo do ciclo menstrual. São Paulo: Ground, 1994. 

 

PIRES, V. Fabrizi. Lilith e Eva: imagens arquetípicas da mulher na atualidade. São Paulo: Summus, 

2008. 

 

SIQUEIRA, M. M. M.; PADOVAM, V. A. R. Autoestima: um estudo comparativo entre estudantes 

brasileiros e sul-africanos. Psicologia: Teoria e Pesquisa, Brasília, v. 24, n. 2, p. 189-196, 2008. 

 

STARBIRD, Margaret. Maria Madalena e o Santo Graal: a mulher do vaso de alabastro. Tradução de 

Maria José Silveira. São Paulo: Ágora, 2004. 

 

STEIN, Murray. Jung: o mapa da alma. Petrópolis: Vozes, 1998. 

 

WOOLGER, Jennifer Barker; WOOLGER, Roger J. A deusa interior: as personalidades femininas na 

mitologia grega. São Paulo: Cultrix, 1996. 

 

YOUNG, V. The secret thoughts of successful women: why capable people suffer from the impostor 

syndrome and how to thrive in spite of it. New York: Crown Business, 2011. 


