
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27965 

RAÍZES PARINTINTIN: RECONECTANDO COM A HISTÓRIA INDÍGENA E A 

SOCIALIZAÇÃO NA AMAZÔNIA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n5-404 

 
Data de submissão: 28/04/2025 Data de publicação: 28/05/2025 

 

Leidiane Gomes Pereira 

Graduada em Ciências Sociais pela Universidade Federal de Rondônia-Unir. Especialista em 

Neuropsicopedagogia pelo Centro Universitário Leonardo da Vinci – UNIASSELVI. Mestranda no 

curso de Mestrado Profissional em Educação Profissional e Tecnológica em Rede Nacional – 

ProfEPT (IFRO). 

https://orcid.org/0009-0007-7725-0162 

leidhy.gomes.89@gmail.com 

 

Adrielly Carvalho de Paula 

Graduada em História pela Universidade Federal de Rondônia-Unir. Especialista em Africanidade e 

Cultura Afrobrasileira pela Universidade do Paraná – Unopar. Mestranda do Programa de pós- 

graduação em ensino de ciências e humanidades- PPGECH (UFAM).  

adriellycarvalho01@gmail.com 

 

Gizele Carvalho Leal 

Graduada em Letras Português/Inglês ela Universidade Federal do Amazonas – UFAM. Especialista 

em Leitura e tradução da Libras – Centro Universitário Santo André – FSA.  

gicarvalhoesilva@gmail.com 

 

RESUMO  

Esse estudo trata-se de uma pesquisa de caráter sociocultural, através de uma abordagem qualitativa, 

que visa compreende e analisar a identidade das manifestações culturais da comunidade indígena 

“Pupunha”, da etnia Parintintin, localizada no município de Humaitá – AM, como processo de 

formação e transformação cultural e socioambiental. Bem como, considerar a importância de conhecer 

a cultura amazônica além do contexto teórico. O presente texto aborda um estudo de campo – visita 

técnica, realizado em 2023, na Escola Municipal Indígena São José, incorporada à comunidade 

Pupunha. O intuito da pesquisa foi facilitar a compreensão do processo de modernização na matriz 

socializadora da identidade amazônica; promover o diálogo intercultural entre a sociedade local 

(Humaitá) e os Parintintins, e incentivar a troca de saberes e experiências entre estudantes indígenas e 

não indígenas. Ademais, direcionamos os estudantes não indígenas da Escola Estadual Governador 

Plínio Ramos Coelho – GM3, das turmas de 1ª série a conhecer sobre a identidade cultural de sua 

região. 

 

Palavras-chave: Socialização Amazônica. Cultura Indígena. Etnia Parintintin. 

  

https://doi.org/10.56238/arev7n5-404


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27966 

1 INTRODUÇÃO 

A socialização é um processo interativo e contínuo, através da transmissão do conhecimento, 

dos mecanismos de controle social e das estruturas sociais. Nós somos socializados pela aprendizagem, 

pela imitação, e pela identificação. Os agentes da socialização são a família, os grupos sociais e a 

escola. Ou seja, é a assimilação de hábitos característicos do seu grupo social, todo o processo através 

do qual um indivíduo se torna membro funcional de uma comunidade, assimilando a cultura que lhe é 

própria. 

Para tal, a Sociologia enquanto ciência, corrobora na utilização de métodos de análises sociais 

capazes de identificar, compreender e explicar os fenômenos recorrentes às estruturas e 

desenvolvimento dos grupos sociais, seus padrões de relações e interação social, bem como a cultura 

da vida cotidiana. 

Somando a esse contexto, é fundamental compreender que o ensino da história indígena vai 

além do estudo das culturas pré-colombianas ou dos acontecimentos relacionados à colonização do 

Brasil. É importante abordar a realidade atual dos povos indígenas, seus direitos, lutas e contribuições 

para a sociedade brasileira. 

No que tange ao processo socializador e a transferência dos valores culturais de um grupo 

social, Pierre Bourdieu (1977) corrobora em suas análises enfatizando o habitus como 

instrumentalização de transposição de conhecimento e mantimento das bases estruturais de uma 

sociedade. Nesta perspectiva, Bourdieu diz que: 

 

o habitus é formado pelo conjunto de esquemas gerativos, a partir dos quais os sujeitos 

percebem o mundo e atuam sobre ele. Esses esquemas estão socialmente estruturados: foram 

formados ao longo da história de cada sujeito e supõem a interiorização da estrutura social do 

campo concreto de relações sociais, no qual o agente se configurou enquanto tal. Ao mesmo 

tempo, são estruturantes: são a partir das estruturas que se produzem os pensamentos, as 

percepções e as ações do agente. É a partir do habitus que os sujeitos produzem suas práticas. 

(Bourdieu 1977). 

 

Desta forma, o objetivo de trabalhar a cultura dos povos indígenas na disciplina de história e 

sociologia na escola é promover a valorização e o conhecimento sobre a diversidade cultural presente 

no país. 

Além disso, também tem como objetivo desconstruir estereótipos e preconceitos em relação 

aos povos indígenas, contribuindo para a formação de uma sociedade mais inclusiva e respeitosa. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27967 

1.1 A EDUCAÇÃO INTERCULTURAL COMO FERRAMENTA PARA A CONSTRUÇÃO DE 

UMA SOCIEDADE MAIS JUSTA E IGUALITÁRIA: UMA ABORDAGEM CRÍTICO-

REFLEXIVA 

O intercâmbio entre grupos interétnicos no contexto da interculturalidade, é evidenciada a 

possibilidade de escuta e a fala das vozes dos estudantes indígenas Parintintin sobre seus contextos 

históricos, bem como a educação escolar e a interculturalidade por eles articulada, trazendo o aporte 

das pedagogias decoloniais nas práticas do cotidiano escolar. 

Outrossim, Walsh (2007), contribui ao inferir que a interculturalidade se configura como uma 

epistemologia de reconstrução de conhecimento que emerge na compreensão humana. Se refere às 

diversidades com relação ao valor da cultura como fator importante na axiologia das relações sociais, 

logo, o pensamento intercultural nasce como um novo paradigma epistemológico que está inserido na 

percepção do saber tradicional indígena como fator de construção social da sociedade contemporânea, 

contemplando todas as suas dimensões com referência ao reconhecimento da pluralidade cultural. 

Ao longo do processo de colonização europeia, suas vertentes educacionais e ideológicas, 

impôs uma cultura dominante, e a educação foi utilizada como uma ferramenta para que essa imposição 

de perpetuasse durante gerações, sucumbindo outras formas culturais existentes, mantendo-se assim, 

as relações de poder e privilégio europeu fixado, beneficiando os grupos dominantes. 

Ademais, percebe-se que as novas compreensões e configurações que ressignificam outras 

formas de pensar o saber e as epistemes, contrapondo os aspectos pragmáticos da modernidade, do 

capitalismo e da diferença colonial estabelecida pela colonização, para poder se pensar o mundo e os 

parâmetros da vida de forma mais ampla e diversa, e não estagnado. 

 

A intercultura não busca a hegemonia, mas o reconhecimento da diversidade. Os conflitos 

permanecem inclusive em nome da democracia, mas devem existir em uma condição de 

igualdade, onde as diferenças não se reflitam em preconceitos e discriminações. (VIEIRA, 

2001, p. 118). 

  

Para Walsh (2009), a interculturalidade na dimensão de políticas oficiais do currículo está 

estreitamente relacionada com a configuração homogênea e universal do pensamento social moderno, 

com isso ressalta-se que ainda há uma hierarquização identitária, contextualizada pelas diferenças 

coloniais entre os povos não indígenas e os povos tradicionais. 

Desse modo, partindo das determinações sobre a interculturalidade enquanto preceito de 

políticas e como prática que valoriza os conhecimentos tradicionais indígenas, há uma necessidade de 

aprofundar e fazer uma inferência mais reflexiva sobre os aspectos que permeiam os contextos da 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27968 

interculturalidade no âmbito dos processos sociais, considerando as relações de poder relativas às 

determinações existentes e a imposição da conjuntura hegemônica predominante. 

Partindo da perspectiva do pensamento intercultural, sabe-se que a valorização, a afirmação, o 

respeito e o reconhecimento da diversidade sociocultural são um direito universal (UNESCO, 2002). 

Neste sentido, Candau (2002) compreende que a educação intercultural não se traduz apenas na 

afirmação ou na valorização das diferenças, trata-se de inter-relação mútua e recíproca entre os 

diversos sujeitos e grupos socioculturais. A abordagem da educação intercultural defendida por 

Candau (2002, p. 135), é “[...] parte de um conceito dinâmico e histórico da(s) cultura(s), como 

processo em contínua construção, desconstrução e reconstrução, no jogo das relações sociais presentes 

nas sociedades”. 

Logo, salienta-se que, desenvolver uma educação intercultural é um desafio possível. A 

perspectiva intercultural crítica é central para se avançar na produção de conhecimentos e no diálogo 

entre diversos sujeitos socioculturais, assim como desenvolver processos de ensino-aprendizagem 

orientados para a afirmação de uma sociedade democrática, cuja justiça social, cognitiva e cultural 

esteja entrelaçada (Candau, 2011). 

Por fim, pelo lócus dos povos indígenas e do pensamento decolonial, as culturas tradicionais e 

suas complexas características ancestrais e cosmológicas jamais deveriam ser hierarquizadas, 

equiparadas e condicionadas a medições que visam unificar, homogeneizar padrões e ocultar as 

diversidades culturais. Portanto, a Educação Intercultural vista a partir do intercâmbio e sua interação 

entre diferentes grupos étnicos, vem com uma proposta inovadora que segundo Freire (1987) 

impulsiona as mudanças na sociedade no que tange à educação, funcionando como como ferramenta 

para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27969 

Visita Técnica: Escola Municipal Indígena São José, na Comunidade Pupunha da etnia Parintintin, localizada ao sul do 

Amazonas. 

 
Fonte: Mikael Lucas 

 

2 METODOLOGIA 

A opção metodológica adotada na pesquisa foi a Qualitativa do tipo Exploratória/Descritiva. O 

local visitado foi a comunidade indígena “Pupunha”, localizada na BR – 230, Transamazônica. 

Pertence a reserva indígena 09 de janeiro, situada à 7 Km da cidade de Humaitá, no sul do Amazonas. 

Buscamos abordar suas formas de manifestações culturais e sua identidade, bem como, a influência da 

transformação sociocultural através da modernidade. A atividade proposta foi executada com os 

discentes da Escola Estadual Gov. Plínio Ramos Coelho – GM3, nas turmas de 1ºséries (1, 2, 3 e 4), 

nos turnos matutino e vespertino. 

Propomos que os estudantes não indígenas da escola estadual GM3 fizessem uma análise da 

cultura indígena, expondo seus conhecimentos prévios e suas visões sobre a vivência dos Parintintin, 

em sua contemplação nas dimensões, como a linguagem, os valores, as crenças, os costumes e os 

rituais, entre outras tantas dimensões. Objetivou-se fazer um estudo da identificação e das formas como 

os diferentes grupos habitam, alimentam-se, vestem-se, como estes organizam suas relações sociais, 

suas manifestações religiosas e como compreendem o significado dos seus símbolos. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27970 

A respeito da cultura indígena Parintintim, foi utilizado como ponto de partida e principal 

literatura o livro intitulado “Uma Viagem ao Mundo dos Pykahu-Parintintin: olhares, percepções e 

sentidos”, pela abordagem sensível dos pesquisadores e singularidade da publicação. 

Em campo, foi utilizada, como instrumento de geração de dados, uma roda de conversa onde 

pode-se apresentar ambos grupos interétnicos e sanar as curiosidades dos mesmos em relação as 

vivências um do outro. 

• Encontros: os encontros com cada grupo ocorreram de maneira presencial, e as interações 

entre os grupos participantes foi realizado de forma livre conhecendo o espaço da comunidade, 

e a posteriori em uma sala de aula em forma de roda de conversa. No decorrer das atividades 

foi verificado como a metodologia favorece o intercâmbio intercultural. As trocas de 

informações que foram anotadas e posteriormente analisadas. 

• Geração de dados: Para geração dos dados foi utilizada um caderno de campo que permitiu a 

criação de mural ou quadro virtual dinâmico e interativo para registrar, guardar e partilhar 

conteúdos, através das redes sociais e dos relatórios, permitindo à pesquisadora gerenciar os 

materiais e possibilitar a interação dos estudantes por meio da colaboração. A escolha dessa 

plataforma deu-se por ser gratuita, possibilitar postagem de textos, imagens e vídeos, podendo 

ser utilizada de maneira eficaz na educação intercultural. 

 

Destarte, no espaço da sala de aula, os estudantes indígenas e não indígenas puderam explorar 

temas interculturais, incentivando a troca de ideias e experiências. Nesta perspectiva, os estudantes 

puderam postar perguntas sobre a cultura de cada grupo, permitindo um diálogo contínuo que valorizou 

diferentes perspectivas. Para responder as perguntas os estudantes compartilharam suas produções 

discursivas (textos, vídeos e imagens) inspiradas em suas culturas, favorecendo o reconhecimento, o 

respeito e a valorização das contribuições culturais de cada estudante. 

Inicialmente foi configurado uma interatividade com o tema “Intercâmbio intercultural”: na 

primeira interação houve duas questões como ponto de partida para as interações: a) uma destinada 

aos indígenas: o que você estudante indígena tem curiosidade sobre a cultura do estudante não 

indígena? b) o que você estudante não indígena tem curiosidade sobre a cultura do estudante indígena. 

No decorrer do processo interativo, os participantes tiveram a liberdade para expor suas curiosidades 

que estavam além do roteiro de perguntas pré-estruturado pelos mesmos. Além de compartilharem 

suas vivências, puderam correlacionar fatores de proximidade ou antagonismo de seus processos 

sociais. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27971 

3 RESULTADOS 

A Aldeia Pupunha, localizada no coração da Amazônia, é lar da etnia Parintintin. Durante nossa 

visita à aldeia, pudemos vivenciar uma experiência única e enriquecedora, conhecendo de perto a 

cultura e o modo de vida desse povo. 

Logo ao chegarmos, fomos recebidos com calorosa hospitalidade por toda a aldeia. Uma das 

primeiras coisas que nos chamou a atenção foi a organização comunitária presente no local. As 

lideranças locais fizeram uma recepção com elementos culturais de sua própria etnia, mostrando a 

todos os ritos de boas-vindas da comunidade para conosco. 

Ao longo do dia, tivemos a oportunidade de participar de diversas atividades, como a 

apresentação de todas as lideranças indígenas locais, a apresentação de todo o corpo docente da escola, 

bem como a exposição e explicação de alguns ritos e elementos culturais da comunidade, fazendo um 

intercâmbio cultural. Tivemos momentos de trocas significativas, como a oportunidade de aprender 

sobre a língua Parintintin e a história ancestral da etnia, que foi realizada por meio de conversas com 

os mais velhos, no caso o cacique (seu Marazona), onde pudemos compreender a luta constante pela 

preservação da identidade cultural e o resgate de práticas tradicionais. 

A Aldeia Pupunha é um verdadeiro exemplo de resistência e resiliência. Apesar dos desafios 

enfrentados diante do avanço da modernidade e da pressão do mundo exterior, os Parintintin lutam 

incansavelmente pela preservação do seu modo de vida e proteção do meio ambiente. Essa experiência 

na Aldeia Pupunha foi verdadeiramente transformadora. Aprendemos muito sobre respeito à natureza, 

comunidade e preservação cultural. A convivência com os Parintintin despertou em todos nós uma 

maior conscientização sobre a importância de valorizar e proteger a diversidade étnica e cultural que 

existe no nosso país. 

 

4 DISCUSSÃO 

A partir desta aula em campo obtivemos como resultado uma compreensão prática de como a 

comunidade Indígena Pupunha se estrutura e se organiza enquanto grupo social, mantendo suas raízes 

socializadoras, mostrando aos alunos de forma empírica o organismo funcional de uma comunidade 

indígena, que antes era analisado apenas em abordagens teóricas. 

A documentação e registros escritos/fotográficos da história indígena dos Parintintin, 

contribuiu para ampliar a produção do conhecimento reflexivo e proporcionou uma melhor 

compreensão dos modos de vida da comunidade frente à modernização, bem como contribuiu para 

enfatizar a importância da valorização da cultura indígena. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27972 

Além disso, obtivemos um melhor entendimento no que tange à transmissão aos seus ritos, 

conhecimentos e valores. Por fim, pudemos estabelecer parcerias e trocas de experiências entre os 

indígenas Parintintin e os discentes da referida escola, criando laços de respeito e cooperação. 

 

5 CONCLUSÃO 

A organização das atividades de trabalho, bem como das estruturas culturais entre as relações 

na comunidade, se mantém por incorporar nas novas gerações os valores da cultura raiz e a importância 

de preservá-la. É inegável que tal modo de criar e educar os filhos tem suas vantagens, na medida em 

que proporciona um ambiente familiar mais saudável, com os pais acompanhando integralmente o 

crescimento dos filhos em todos os sentidos, algo difícil de ser conseguido no meio urbano, 

descortinando um horizonte de perspectivas de valores morais e culturais junto à comunidade. 

Eles dividem as atividades e os aspectos simbólicos que as envolvem, e solidificam a presença 

da conservação dos ritos. Nesse sentido, a cultura é uma forma de criação de um habitus, que se 

perpetuam de geração a geração mantendo os laços matrizes da comunidade viva até os dias de hoje. 

Ademais, na cultura indígena, enquanto sistema de disposições para atuar, perceber, sentir e pensar de 

certa maneira, interiorizado e incorporado pelos indivíduos na comunidade ao longo de sua história, o 

habitus se manifesta em um sentido prático, que funcionam como preservação da identidade cultural. 

Por fim, obtivemos através dessa experiência de aula em campo, a real possibilidade de 

observarmos através de um olhar histórico e sociológico, a formação das estruturas culturais que a 

comunidade indígena Pupunha vem preservando ao longo do tempo. Dessa maneira, percebemos a 

ênfase que os líderes da comunidade interrelacionam aos demais, em repassar tais valores aos novos, 

no que tange a cultura, ritos, linguagens, tradições, culinária etc., bem como, mantem de forma coesa 

a importância desses valores na consciência ideológica deles, fazendo se perpetuar suas origens vivas 

e preservadas ao longo da história e na sociedade de modo geral. 

 

AGRADECIMENTOS 

Primeiramente, gostaríamos de agradecer a liderança da comunidade indígena Pupunha pela 

receptividade, representado pelo cacique, o sr. Marazona Parintintin. 

A gestora da escola municipal São José, Rosangela Parintintin; e os professores, pelos conhecimentos 

compartilhados no desenvolvimento da visita técnica, e pela parceria construída durante esse processo. 

Aos estudantes da escola Estadual Plínio Ramos Coelho – GM3, e a escola como um todo, representada 

pela gestora, a professora Maria Eliana da Rocha. Bem como ao pais dos alunos que depositaram total 

confiança no nosso trabalho. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27973 

Aos sujeitos, estudantes da Escola Municipal São José, e toda a comunidade indígena pela acolhida e 

confiança. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27974 

REFERÊNCIAS 

 

BOURDIEU, Pierre. Esboço de uma teoria da prática: precedido de três estudos sobre etnologia Cabila. 

Oeiras: Celta, 2002. 

 

BOURDIEU, Pierre. Questões de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1983. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. In: CANDAU, Vera Maria (org.). Educação intercultural na América Latina: 

entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. p. 154-173. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Diferenças culturais, cotidiano escolar e práticas pedagógicas. 

Currículo sem Fronteiras, [s.l.], v. 11, n. 2, p. 240-255, 2011. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Sociedade, cotidiano escolar e cultura(s): uma aproximação. Educação 

& Sociedade, Campinas, v. 23, n. 79, p. 125-161, ago. 2002. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Sociedade, educação e cultura. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 

CUCHE, Denis. A noção de cultura nas ciências sociais. Bauru: EDUSC, 1999. 

 

FERNANDES, L. A.; GOMES, J. M. M. Relatório de pesquisa nas ciências sociais: características e 

modalidades de investigação. Porto Alegre, [s.l.], v. 3, n. 4, 2003. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

 

GALLIANO, Alfredo Guilherme. O método científico: teoria e prática. São Paulo: Harbra, 1986. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

 

LAGE, Giselle Carino. Revisitando o método etnográfico: contribuições para a narrativa 

antropológica. Espaço Acadêmico, [s.l.], n. 97, 2009. Disponível em: [inserir URL válida]. Acesso em: 

4 mar. 2016. 

 

LAPLANTINE, François. Aprender antropologia. São Paulo: Brasiliense, 2003. 

 

MAINARDES, Jefferson. Pesquisa etnográfica: elementos essenciais. In: BOURGUIGNON, Jussara 

Ayres (org.). Pesquisa social: reflexões teóricas e metodológicas. Ponta Grossa: Toda Palavra, 2009. 

p. 99-124. 

 

TITIEV, Mischa. Introdução à antropologia cultural. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1969. 

 

UNESCO. Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural. França: UNESCO, 2002. 

 

VIEIRA, Rosângela Steffen. Educação intercultural: uma proposta de ação no mundo multicultural. 

In: FLEURI, Reinaldo Matias (org.). Intercultura: estudos emergentes. Ijuí: UNIJUÍ, 2001. p. 117-127. 

 

WALSH, Catherine. Entretejiendo lo pedagógico y lo decolonial: luchas, caminos y siembras de 

reflexión-acción para resistir, (re)existir y (re)vivir. [s.l.]: Alternativas, 2017. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.5, p. 27965-27975, 2025 

27975 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: apuestas (des) de el in-surgir, 

re-existir y re-vivir. UMSA Revista (Entre Palavras), Fortaleza, v. 3, n. 30, p. 1-29, 2009. 


