
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18052 

O ENCONTRO COM O INTERNACIONAL: O POVO MANDJAKU, SABERES E 

ANCESTRALIDADE DO IRÃ E BALUGUM 

 

 https://doi.org/10.56238/arev7n4-142 

 
Data de submissão: 14/03/2025 Data de publicação: 14/04/2025 

 

Virgínio Vicente Mendes 

Doutorando em História 

 Universidade Federal do Paraná (PPGHIS-UFPR), bolsista CAPES 

Mestre em Estudos Africanos, Povos Indígenas e Culturas Negras (UNEB). 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/4032056005065978 

Orcid: https://orcid.org/0009-0006-2000-2195 

E-mail: virginiovicente90@gmail.com     

 

Erica Paula Vasconcelos 

Doutoranda em Relações Internacionais  

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (IRI/PUC-Rio), bolsista CNPq 

Mestra e Especialista em Relações Internacionais (UNILA) 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1698626449272110  

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1261-2912  

E-mail: erica.vasconcelosubis@gmail.com  

 

RESUMO  

O presente artigo objetiva problematizar o papel do internacional na construção da identidade nacional 

na Guiné-Bissau, em específico os povos Mandjaku, através do projeto ideológico/colonial ‘Homem 

Novo’. O argumento do artigo é de que o internacional exerce um duplo movimento de desumanização 

e apagamento dos saberes e ancestralidades no ritual do Irã Gëtchai e Balugum, e suas práticas na 

relação com a natureza, sobrevivência alimentar e as formas do cuidado coletivo. Para tal, utilizamos 

como metodologia entrevistas semiestruturadas para ouvir os Mandjaku sobre a atual situação do povo 

na atual estrutura do país, estando estruturadas no escopo do artigo em duas seções. A primeira seção 

problematiza o debate teórico sobre o duplo movimento do internacional na construção da identidade 

nacional na Guiné-Bissau, ressaltando as influências negativas contra o povo Mandjaku. Na segunda 

seção evidenciamos o ritual do Irã Gëtchai e Balugum como forma de confrontar esse internacional, 

contrapondo as ideologias coloniais, a partir, das práticas ritualísticas como relação com natureza, 

sobrevivência alimentar e o cuidado coletivo, além dos ensinamentos ancestrais. Em suma, este artigo 

contribui tanto para a disciplina de história, quanto para de Relações Internacionais, já que aborda 

narrativas da história da África (Guiné-Bissau), desarquivando as epistemologias nos saberes 

ancestrais do povo Mandjaku, quanto dialoga sobre o internacional, Estado-nação e as relações e 

poder, se inserindo nas correntes literárias que vão contra as formas de epistemicídio e as violências 

ontológicas sobre as literaturas da Guiné-Bissau. 

 

Palavras-chave: Internacional. Mandjaku. Guiné-Bissau. História. Relações Internacionais. 

  

https://doi.org/10.56238/arev7n4-142


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18053 

1 INTRODUÇÃO 

 

[...] “tabanca, como costumamos nos referir na Guiné, comunidade é um conjunto de 

concepções culturais e espirituais que ordena um determinado modo de fazer e definir as 

coisas. Aí é outra forma de ser Mandjaku”. (Entrevista feita com Avelino Vilela, pertencente 

ao povo Mandjaku) 

 

Qual seria o nosso pensamento inicial quando ouvimos o nome Guiné-Bissau1? Indo ainda 

mais longe, e quando ouvimos a palavra Mandjaku2? Talvez, e como muita certeza, se fossemos criar 

um senso para quantificar quantas pessoas conhecem ou já ouviram falar de ambas as palavras, a 

problemática maior não seriam os dados numéricos e sim as concepções negativas, em grande número, 

do primeiro e o conhecimento nulo sobre o segundo. Esta última problemática piora ainda mais quando 

deslocamos ambos os contextos para pensá-los na conjuntura internacional que vai além das costas 

marítimas africanas. Isso explica as práticas frequentes de muitos estudiosos da temática sobre África, 

olharem seus países como fragilizados, pobres, com instabilidade política, econômica e crises 

migratórias, acusando como consequências destes os conflitos étnicos reafirmam a concepção teórica 

do nativo3, estando a atual Guiné-Bissau incluída nesse contexto.  

Ou seja, pouco é olhado ou pensado sobre a estrutura existente antes da invenção do que se 

conhece hoje como Guiné-Bissau. Essa construção da identidade nacional como elemento das 

heranças da colonização, portuguesa e francesa, implementada através de um projeto ideológico 

colonial configurado na ideologia do nascimento de um ‘Homem Novo’, que só se concretiza a partir 

do internacional, é apagada. Nesse sentido, o artigo objetiva evidenciar o papel do internacional na 

construção da identidade nacional na Guiné-Bissau, em particular dos Mandjaku, através da 

implementação do projeto ideológico/colonial ‘Homem Novo’. Partindo deste último para 

problematizar o duplo movimento do internacional sob o modelo do que é ‘humano’ e do que é 

‘civilizado’ para desumanização e apagamento contra os Mandjaku, além dos saberes e 

ancestralidades do ritual do Irã Gëtchai e Balugum4 e Balugum5.  

A metodologia utilizada foi entrevista semiestruturada para possibilitar a comunicação com 

alguns Mandjaku para entender como eles entendem a identidade nacional. Utilizamos algumas 

 
1 Informações geográficas detalhadas na primeira seção. 
2 Esse nome é escrito como Manjaco no  Boletim Cultural da Guiné Portuguesa (BCGP), porém escolhemos utilizar a 

forma escrita como se pronuncia na própria língua mandjak do povo Mandjaku.  Na segunda seção trabalhamos sobre o 

significado do nome, a alma ancestral e as etapas do ritual de Irã e Balugum.   
3 Acepção antropológica usada para nomear os nascidos no país. 
4 Traduzido do mandjak, Irã Gëtchai são os espíritos, e Balugum é alma dos ancestrais, ambos serão melhor dissertados 

na segunda seção.  
5 Traduzido do mandjak, Irã Gëtchai são os espíritos, e Balugum é alma dos ancestrais, ambos serão melhor dissertados 

na segunda seção.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18054 

respostas, que estão no escopo deste artigo, organizadas em duas seções. Na primeira seção, 

problematizamos o duplo movimento do internacional na construção da identidade nacional na Guiné-

Bissau, ressaltando as influências negativas contra o povo Mandjaku. Na segunda seção, evidenciamos 

o ritual do Irã Gëtchai e Balugum como forma de confrontar o internacional, contrapondo as ideologias 

coloniais, a partir das práticas ritualísticas relacionadas à natureza, sobrevivência alimentar, cuidado 

coletivo e os ensinamentos ancestrais. Este artigo contribui para as disciplinas de História e das 

Relações Internacionais por contribuir com a literatura sobre história da África (Guiné-Bissau) e o 

povo Mandjaku, e também dialoga sobre o internacional, o Estado-nação e as relações de poder. Para 

além disso, este artigo é uma ferramenta contra as formas de epistemicídio6 e as violências 

ontológicas7 contra o povo da Guiné-Bissau e seus saberes ancestrais.  

 

2 O DUPLO MOVIMENTO DO INTERNACIONAL NA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 

NACIONAL GUINEENSE: O PROJETO ‘HOMEM NOVO’   

Entender como foi operacionalizado o papel do internacional para a construção da identidade 

nacional através da implementação do projeto ‘Homem Novo8’é a ideia central desta seção. Antes de 

abordarmos estes pontos iremos situá-los geograficamente. A Guiné-Bissau, corresponde pelo nome 

oficial de República da Guiné-Bissau, é um país da costa ocidental da África e faz fronteira com o 

norte do Senegal e o sul do oceano Atlântico (UNILAB, 2025). Somado a este território tem as oitentas 

ilhas que compõem o Arquipélago dos Bijagós, que são separados pelos canais do rio Geba, de Pedro 

Álvares, Baloma e de Canhabaque, sua capital é a cidade de Bissau, sua moeda é o Franco CFA, que 

é uma referência a antiga colônia francesa (UNILAB, 2025). Por isso, o nome do país é Guiné-Bissau, 

 
6 Termo cunhado por Boaventura de Sousa Santos para se referir a destruição provocada pela cultura ocidental nas formas 

de conhecimento, saberes e suas tradições culturais. Para além disso, refere-se também a continuação dessa destruição por 

meio da ocultação e exclusão destas outras formas de saberes, para um maior panorama vẽ a obra “Pela Mão de Alice 

(2013)” do autor em questão.  
7 Utilizamos esta expressão fazendo analogia à ideia de que a violência representa a negação do humano contra outro no 

desejo de se livrar desse outro, tornando a violência uma condição ontológica para gerar outras formas de violência do ser, 

saber e do conhecer. Neste caso, entendemos que este artigo vai na contramão dessa forma de violência por falar dos povos 

Mandjaku a partir deles e não só dos que escreveram observando eles. Para mais, vẽ a obra “Violence between ontology 

and history in Jean-Paul Sartre’s philosophy of (2013)” de Judikael Branco.  
8 É importante ressaltar, mesmo não sendo a centralidade deste artigo, que o projeto ideológico do Homem Novo teve 

como mentor Amílcar Lopes Cabral, que elaborou e engendrou as metas a curto e longo prazo, durante o período da luta 

pela independência (1963-1973), para  reivindicar sua participação e dos seus seguidores (conhecido como cabralistas) 

pertencentes ao Partido Africano da Independência de Guiné e Cabo Verde (PAIGC), no processo de construção da 

identidade nacional (MENDES, 2021). Estes se apresentavam como sendo o partido da classe crioula, na tentativa de se 

enquadrar no projeto branco e lutar pelo espaço dos guineenses. Ações realizadas para unir os povos, apoiadores da causa, 

na tentativa de expulsar os colonizadores, excluir os conflitos, entre o povo, e acabar com a exploração do homem pelo 

homem, visando à construção de uma dada liberdade, solidariedade e igualdade, eram ensinados para seus seguidores. 

Apesar de parecer um projeto de libertação foi construído a partir das diretrizes da estrutura colonial e assim produziram 

violências coloniais, isso justifica porque utilizamos este projeto sob este aspecto.    



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18055 

sendo a soma do nome da capital com o do país, o portugues é tida como a língua oficial, porém o 

país possui mais de vinte línguas étnicas (Balantas, Fulas, Mandjak, Papel, entre outras), o crioulo e 

o francês (MENDES, 2021).    

É importante entendermos que a Guiné-Bissau, historicamente, possui uma relação muito 

próxima com a região da Senegâmbia e foi conhecida por outros nomes, como, por exemplo, de Guiné 

do Cabo Verde, Grande Senegâmbia, ou simplesmente a região da Guiné. É importante mostrar essa 

relação, principalmente pela historiografia referente à chegada da colonização pelo Atlântico nessa 

região, que influenciaram na formação comercial e identitária do povo guineense. Como aponta Barry 

(1990), com o recorte cronológico do século XII mostra a dimensão espacial da Senegâmbia, que se 

situa entre Gâmbia e os rios da Guiné e de Serra Leoa, baseando-se no conhecimento social das 

mulheres, conhecedoras do passado da Senegâmbia, coincidem com os primórdios da expansão dos 

manden em direção ao oceano Atlântico (BARRY, 1990).  

Este período é conhecido na historiografia como marcador da colonização agrícola, que se 

inicia no fim do século XII, indo até o início do século XIII (BARRY, 1990; MENDES, 2021). Sendo 

a porta para a chegada do internacional, através das rotas marítimas do Atlântico na encosta guineense, 

que possibilitou a expansão da colonização, sob a contradição da modernidade, para formação do 

Estado-nação. O modelo do homem civilizado é incorporado, tanto no país como em outras colônias, 

e isso se torna em modus operandi dos colonos, que expande enquanto ideologia e é incorporado no 

contrato social e compõem a estrutura do internacional e nas relações entre os países. Segundo Walker 

(2016, p. 172, tradução nossa) “há uma contradição entre o representante soberano e o soberano 

representado nos limites críticos daqueles que envolvem o "grande" e aqueles que envolvem o 

"pequeno"; ou, alternativamente, aqueles que envolvem o "local" o "diferente" e o "humano". Sendo 

que essa contradição é construída no consenso do nacional que está no cerne de qualquer política 

moderna do internacional. 

Isso torna o internacional um espaço em que a hegemonia e a igualdade é abstrata e ao mesmo 

manipulada pela lei soberana, enquanto as diferenças entram em tensão com essas abstrações, isso 

ocorre em vários lugares, surgindo assim a necessidade de homogeneidade e de uma autoridade 

soberana para constituir os julgamentos (WALKER, 2016). Isso acontece principalmente pela 

‘diferença’, ou seja, os povos que não se enquadraram nesse modelo político de Estado-nação no 

internacional, foram definidos como diferentes através de uma, que segundo Walker (2016, p.172, 

tradução nossa) “explicação horizontal dos sujeitos no espaço homogêneo da máquina-mundo, 

enquadrado como o mercado perfeito, reintroduzindo na dimensão vertical sob distinções entre o 

soberano e o povo, o legal e o ilegal, a liberdade”.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18056 

Por isso, apesar da existência de uma organização política social bem articulada nessa parte da 

África, que, inclusive, era composta por grandes Reinos e Impérios, tendo grande influência política, 

ideológica, econômica, cultural e religiosa árabe. Que já ocupavam o território antes da chegada dos 

europeus nesta parte do continente africano, como os grandes impérios de Gana, Mali, Songhai, e os 

Reinos de Gabu e Fuuta Djalo, dentre outros (MENDES, 2021). A chegada dos portugueses no século 

XV impôs mudanças, principalmente nas relações comerciais, com o chamado modelo de civilização, 

com tributos, impostos, a própria escravidão e a dominação somada a atos de violência extremas 

usados pelos colonos na região. Quando analisamos este cenário fica evidente a existência de uma 

estrutura esquizofrênica, já que essa ‘civilização’ defendia um estereótipo de ser humano civilizado. 

Porém, os que se caracterizavam como humanos civilizados realizavam atos desumanos (bárbaros) de 

extrema crueldade contra aqueles classificados como não humanos, sem civilização e sem alma 

(ZVOBGO & LOKEN, 2023; MENDES & VASCONCELOS, 2024; VASCONCELOS, 2024).  

Não só a chegada dos portugueses, como também, os franceses, holandeses e ingleses, 

intensificaram as migrações pelos alógenos que chegaram à região com a finalidade de fazer trocas de 

produtos agrícolas e mais tarde tiveram interesse no comércio negreiro para expandir suas hegemonias 

além das fronteiras (VASCONCELOS, 2024). Por isso, a conquista desses novos territórios não só  

subjugou as populações nativas, como violaram suas estruturas para que se tornassem território da 

coroa portuguesa (MENDES, 2021). É importante ressaltar esses pontos, pois são ações que 

dependeram exclusivamente do Atlântico, a conquista de Ceuta9 em 1415, e a tomada dos territórios 

e subordinação dos árabes na África ocidental (LY-TALL, 2010). Isso explica porque os portugueses 

foram os que mais se expandiram e iniciaram as explorações no litoral onde habitava o antigo reino 

de guerreiros de Kaabu10 (SILVA & SANTOS, 2014).   

Essa forma de dominação, de territórios para comercialização, a nível internacional pelo 

Atlântico, possibilitou uma ascensão dos europeus muito semelhante à forma de globalização, 

formando-se uma triangulação do comércio mundial  (WONDJI, 2010; MENDES, 2021; 

VASCONCELOS, 2024). Com práticas como: “cobrança de taxas, semelhantes a taxas alfandegárias, 

 
9 Essa conquista, datada de  1415, foi a fundadora da expansão global portuguesa, que, durante o século XV realizaram 

várias missões de reconhecimento no Atlântico Central e Sul, conduzindo a descoberta das ilhas de Porto Santo e Madeira, 

dos Açores, do arquipélago de Cabo Verde e de São Tomé e Príncipe  (BETHENCOURT & CURTO, 2010). Assim se 

iniciou a exploração da costa ocidental de África, sendo a colonização destas ilhas atlânticas ocorridas aproximadamente 

em 1420, percebendo a ligação marítima entre a Europa e a Ásia, porém nas primeiras décadas do século, os navios 

portugueses exploraram toda a costa oriental de África, o mar Vermelho e o golfo Pérsico (BETHENCOURT & CURTO, 

2010).  
10 Também escrita como Gabu, Ngabou ou N’Gabu, é uma federação de reinos localizada no interior do oeste africano, 

possui territórios no rio Gâmbia, que tem crescido  política e economicamente, sendo uma das mudanças locais face ao 

desenvolvimento do comércio Atlântico (MALACCO, 2016). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18057 

aos comerciantes e o escambo entre produtos agrícolas como o arroz, copal, civeta e bolsas em fibra 

de palma, assim como objetos esculpidos de marfim, colheres, vasos e de olifante, notadamente” 

(WONDJI, 2010, p. 455) que se tornaram cada vez mais frequente. Consequentemente, os portugueses 

conseguiram o monopólio do comércio marítimo, no século XVI, da costa oeste-africana, desde 

Arguim até Angola. Para a Guiné-Bissau, essas eram as vias fluviais utilizadas pelos portugueses para 

extrair o ouro do Sudão e assim praticaram comércio na costa e nas desembocaduras dos rios 

(WONDJI, 2010).  

Este sistema financeiro marítimo influenciou fortemente a construção da identidade nacional 

na Guiné-Bissau, pois o país estava sendo ocupado e dominado, tendo seus recursos usurpados por 

colonos europeus. Precisava-se enquadrar no modelo político para ser enquadrado no modelo de 

Estado-nação. Nesse caso, teria líderes, monarcas, economistas e comerciantes, uma língua oficial e 

principalmente um povo civilizado que obedecesse ao líder monarca. Sendo que, a composição deste 

Estado-nação, não poderia se distanciar da organização sistemática das trocas, o crescente tráfico 

negreiro no século XVIII e a posse das bases na África do Oeste, além da Companhia das Índias para 

barganhar os produtos de Ásia, África, em altas quantidades de ouro na Costa do Marfim distribuindo 

em toda a Europa (WONDJI, 2010).  

Dessa forma, podemos observar que as dinâmicas econômicas não se separam da necessidade 

da construção da identidade nacional, como também o internacional permanece ativo na continuação 

da internacionalização econômica, servindo como subsídio para a Europa. Apesar de não ser favorável 

a este contexto, destacamos as contribuições hobbesianas no que tange o papel do internacional. É 

importante mencionar que ele oferece uma forma para pensarmos a relação das conquistas e os 

problemas como um tipo de ordem política internacionalizada. Hobbes direciona essa análise para os 

estados de guerra, onde estabelece a possibilidade da existência de uma ordem política, que 

funcionasse internamente e externamente, tendo a humanidade como elemento a serem governados  

(WALKER, 2016). Porém, como destaca Walker (2016. p. 203, tradução nossa), as alegações de 

Hobbes “são lidas em um clima filosófico, já que têm um clima mais histórico, como um conselho 

normativo para alguém em particular, pego nas mudanças de fortuna da Inglaterra revolucionária”.  

Como não estamos falando sobre a revolução da Inglaterra, não desconsiderando tal histórico, 

precisamos entender que o internacional operou através de um duplo movimento na construção da 

identidade nacional na Guiné-Bissau. O primeiro foi o movimento de desumanização. Isso acontece 

em um contexto de mobilização de transportes (tecnologias coloniais), que seguiram pelas vias 

marítimas do Atlântico, estas tecnologias facilitaram a expansão colonial com a movimentação 

comércio entre continentes (VASCONCELOS, 2024), que inclusive já acontecia entre os povos 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18058 

africanos nativos. Por exemplo, o escambo era trocas de alimentos, objetos de caça e também de 

cultura, com alguns conflitos, porém nada tão perturbador como as artilharias e inúmeros mortos, 

como acontecia no ocidente. Esse primeiro movimento marca a implementação do projeto ideológico, 

pois, com a chegada da colonização e seus imaginários perpetrados em forma de práticas sobre 

humano e não humano, somada as alegações feitas por ideologias colonialistas foram centrais para 

classificar, homens e mulheres guineenses, como não humanos, sem alma e sem civilização 

(MENDES & VASCONCELOS, 2024).  

Para reforço destas ideologias, era pregada a teologia da demonização contra a raça desses 

povos, inferiorizando-os e, ao mesmo tempo, demonizando as suas práticas culturais, as teorias 

colonialistas que colocavam o continente como um espaço vazio e sem história, leis, reis, fé  e sem 

alma (MENDES & VASCONCELOS, 2024). Por um lado, a desvalorização destes, do outro, 

continuavam com suas colônias de exploração usurpando suas riquezas e enriquecendo seus países 

ocidentais. Isso não só a Guiné-Bissau mais com toda a África tida como lugar de ‘terra desertificada’, 

que precisava abdicar de seus deuses pagãos, se render ao deus cristão, aprender a língua da civilização 

europeia e assim estariam se tornando um Estado-nação europeu (MENDES & VASCONCELOS, 

2024).  

Nesse caso, o projeto ideológico, que tinha em seu escopo essa justificativa da necessidade de 

civilização, fomentou a ideologia central da identidade nacional guineense. Passando por cima das 

variedades que já existem no país, utilizando-se da instigação de conflitos étnicos, violência colonial 

e a guerra ideológica que foi o Eu, Europa, contra todos os Outros, não europeus. 

Por isso, o segundo movimento desse internacional, representa o próprio projeto ideológico do 

Homem Novo, que assim como o primeiro movimento, necessitou ainda mais da intensificação da 

violência contra os povos e suas variações linguísticas e culturais. Somado a esta violencia formou-śe 

um tipo de pacote maldito que incluia outras formas de violencias e não somente a fisica, como: 

subalternização, fossilização, marginalização, silenciamento. Tudo isso para impor as pessoas na 

figura de uma identidade nacional que seria a nova forma de identificação, pautada no afastamento 

completo do povo, neste caso centralizando os Mandjaku, das velhas vestimentas (costumes 

tradicionais) e distanciamento da natureza e rituais ancestrais. Isso representava o renascimento do 

Homem Novo que era civilizado e humano, além de ser identificado como pertencente à Guiné-Bissau.   

Somando a este duplo movimento que evidencia o papel do internacional na construção e 

implementação da identidade nacional na Guiné-Bissau, está representando o sentido de evolução para 

a conjuntura do desenvolvimento do Estado-nação. Enumeramos três elementos, que marcam 

fatidicamente, tanto esse duplo movimento quanto a implementação da identidade nacional, este 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18059 

último é fatídico pois contribuíram para o apagamento dos costumes com punição corporal e tambpém 

mental dos povos guinness e dos Mandjaku. O primeiro chamamos de substituição imagética, que 

representa a retirada da própria imagem para por outra no lugar, como explica Pollak (1992, p. 5), a 

incorporação identitária foi a criação de uma imagem de si, para si e para os outros, “isto é, a imagem 

que uma pessoa adquire ao longo da vida referente a ela própria, a imagem que ela constrói e apresenta 

aos outros e a si própria, para acreditar na sua própria representação, mas também para ser percebida 

da maneira como que ser percebida pelos outros”.  

Ou seja, as raízes, ancestralidades, sabedorias do povo foram apagadas para assim se 

enquadrarem como cidadãos de um país, este liderado pelo branco, que impôs Leis e normas que 

devem ser obedecidas, além de uma bandeira, de um hino e da língua oficial. O segundo chamamos 

de animalização folclorizada da natureza na relação com os humanos, que nas palavras de Ivaldo Lima 

(2018), a lógica da identidade é de afastar o povo da relação com a natureza, sendo imposto através 

da violência, a todos os Mandjaku, que apesar de serem uma dádiva da natureza, mas, sobretudo, uma 

construção operada no tempo e no espaço, sob os contextos e circunstâncias do campo da cultura 

(LIMA, 2018). Nesse contexto, a negação deveria ser cumprida, logo, não se é Mandjaku apenas por 

questões de nascença, mas por adquirir costumes através da interação, vivências e convivência com 

os outros povos, visto que além dessa categoria de nascença, existe a verdadeira identidade, a da nação.  

O terceiro e último ponto consideramos como uma forma de genocídios dos diferentes, que na 

justificativa de Hall, Woodward & Silva (2000, p. 36), “uma das principais contribuições da política 

de identidade (construção da identidade nacional) tem sido a de construir uma política da diferença 

que subverte a estabilidade das categorias biológicas e a construção de oposições binárias”. Essa ação 

de ter uma identidade nacional mostra como foi justificado como necessário o ‘genocídio, que neste 

caso foi contra a diferença e a diferença materializada no povo guineenses, nos Mandjaku, nos mais 

de vinte povos distintos, entre os quais papel, fula, balanta, mandinga, biafada, nalu, bijagó, felupe, 

djankanka, etc.  

Suas particularidades, mundividência e cosmologias na relação com a natureza. Dessa forma, 

essa identidade nacional foi composta pelos pensamentos e emoções, sejam elas conscientes ou 

inocentes, de que os colonos colocaram em práxis o “quem”o “quem nós somos”, como também, nos 

colocaram na subjetividade, entre nossos sentimentos e pensamentos mais pessoais. Portanto, é na 

diferença que marcamos as nossas representações simbólicas que atribuímos significados nos nossos 

relacionamentos sociais e pessoais (HALL, WOODWARD & SILVA, 2000).  

Partindo destes pressupostos, e dando seguimento na seção seguinte, se torna evidente que a 

identidade nacional do povo guineense foi imposta pela violência tendo o internacional o papel duplo, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18060 

em confluência de outros elementos como substituição imagética, animalização folclorizada da 

natureza e o genocídio da diferença, além disso, a estigmatização, marginalização e subalternização 

que funcionou para o desenvolvimento do processo de apagamento dos costumes existentes. Estes 

processos atingiram a Guiné-Bissau e seu povo Mandjaku, ao ponto de que, até nos dias atuais, 

enfrentam a estrutura social única e exclusiva guineense que define aqueles que fazem parte do país 

dos que não fazem parte (VAMBE & ZEGEYE, 2012). Deste modo, esta estrutura do país tem atingido 

o modo de vida do povo Mandjaku que tenta se movimentar para reivindicar a participação no país 

mesmo sendo colocados como diferentes. Neste caso, na seção seguinte, trazemos os saberes  da 

ancestralidade no ritual de Irã e Balugum, que possuem forte relação entre ancestralidade, natureza e 

sobrevivência alimentar, como destacando esse formato de vida como marcador de 

existência/diferença na Guiné-Bissau no pós-identidade.  

 

3 CONFRONTANDO O INTERNACIONAL ATRAVÉS DO RITUAL DE IRÃ GËTCHAI 

(ESPÍRITOS) E BALUGUM (ALMA ANCESTRAL) 

Confrontar o internacional através dos saberes ancestrais do ritual do Irã Gëtchai e Balugum, 

no que tange à relação com a natureza, sobrevivência alimentar e as práticas de cuidado coletivo, é o 

principal foco desta seção. Gostaríamos de ressaltar, principalmente nesta seção, que estaremos 

entrando em um território de requer um olhar cirurgicamente sensível tendo em mente que estes 

assuntos não compõem literatura incorporada e disseminadas no meio científico. Para melhor 

entendimento do contexto em práxis, algumas palavras transcritas na língua mandjak serão traduzidas 

em nota de rodapé. Um outro ponto é que a linguagem e a literatura utilizada é a soma de experiências 

das vivências do autor, que é guineense e pertence à etnia Manjaku, aleḿ das visões dos entrevistados 

que são do mesmo grupo étnico dialogando com autores diaspóricos que pesquisam sobre raça, 

racismo, África e a Guiné-Bissau. Entre estes, utilizamos os poucos autores que escrevem sobre os 

Mandjaku, alguns infelizmente, irão encaixotá-los em generalizações ocidentais para analisar esse 

povo e seus saberes.  

Como Carreira (1947) que afirmar que os Mandjaku possuem afinidades linguísticas, hábitos 

e costumes semelhantes tanto nas cerimônias funerárias, como na entronização dos régulos (reis) com 

os povos Papel e Mancanha, afirmando que são descendentes do mesmo tronco (CARREIRA, 1947), 

ou seja, são da mesmo árvore genealógica, isso vai ser desmistificado mais adiante no texto. É bem 

verdade, sobre estes aspectos, que a primeira generalização foi feita pelos portugueses, na qual 

afirmavam que população que habitavam, nessa parte da África, eram rebeldes, incluindo os da etnia 

Pepel, Mandjaku e Brame. Para Carvalho (1998, p. 59) “os Mandjaku formam-se enquanto uma 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18061 

organização social e política e que sofreu com o regime colonial e está sendo hostilizada pelo Estado 

independente e degradados pelas estruturas de poder tradicionais da administração colonial”. Apesar 

de trazer um sentido político a mobilização feita entre os Mandjaku, evitaremos encaixá-los através 

da utilização das nomenclaturas como: ‘organização social’ ou ‘política’ porque representam 

temporalidades diferentes e surgem em contextos históricos pautados pela modernidade.   

Partindo destes pressupostos, começaremos pelo ‘quem’, quem são os Mandjakus? No 

‘Boletim Cultural da Guiné Portuguesa (BCGP)’, órgão oficial da administração colonial portuguesa 

na atual Guiné-Bissau, os Manjacos11, são nomeados e caracterizados a partir de um conjunto de 

análises feitas por uma série de autores, entre estes os administradores coloniais e etnólogos. Para, a 

partir dessas observações constantes com um método científico do discurso etnológico (VIANA, 

1947; GOMES, 2018). Definem os Manjacos como povos da Guiné e atualmente como grupo étnico 

que compõem o território guineense. Porém, entre os Mandjaku eles são chamados de “fidjos di 

tchon”, que significa ‘filhos daquele chão’ ou também poderia ser ‘originários do chão/terra’, partindo 

da crença que seus antepassados já habitavam o espaço muito antes da chegada das primeiras 

embarcações europeias na costa africana (GOMES, 2018).  

Sobre a definição do nome, Quintino (1967, p. 85) explica que o nome Mandjaku traduzido 

para a língua portuguesa significa “eu te digo” ou “como acredita”, “Man=eu + Dja=disse + Co = 

partícula que reforça a afirmação)”. Essa expressão conecta-se à devoção que os Mandjaku praticam 

na crença das almas dos seus ancestrais, representadas por forquilhas (petchap ou itchap). Isso é um 

tipo de símbolos que fazem parte do princípio de adoração das almas, através destes, remete a íntima 

relação com a constituição e perpetuação da família a acompanhando até o fim da vida por esta alma 

ancestral (CARREIRA, 1947). Dessa forma, a ancestralidade para os Mandjaku parte da crença na 

alma. O interessante é que o conceito muda a depender do lugar e do povo, no Brasil, por exemplo, a 

ancestralidade representa a relação inseparável marcada pela relação África e o Brasil que conecta 

uma linha de espíritos ancestrais.  

Como o Ubuntu, o Brasil existe por a África existiu desde antes, mesmo que essa relação é 

construida pela migração forçada de negros escravizados que no pós-escravidão o reconhecimento de 

pertecimento tange-se na diáspora de resistência das populações negras, principalmente através do 

Candomblé e do Vodu. Isso é um pouco semelhante com o pensamento dos Mandjaku que consideram 

a ancestralidade sendo a herança dos saberes dos antepassados, ou seja, dos mortos, nas práticas do 

ritual do Balugum, Irã, Bapene. A ancestralidade se faz presente no modo de plantar e cultivar, os ritos 

 
11 Como mencionado anteriormente, no boletim da BCGP, essa palavra é escrita dessa forma para fazer referência à 

pronúncia do portugues de Portugal.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18062 

funerários, o contato com os mortos, a contação de história para ensinar as crianças, entre outros 

ensinamentos. Como afirmou, em entrevista, Ernesto Pereira quando responde a pergunta sobre o que 

é ser um Mandjaku, em um país colonizado? Ele respondeu que “os seus ancestrais são da Guiné-

Bissau, e os pais dele vieram de lá, somos originários da terra, os jovens daqui se importam de saber 

das suas origens” (MENDES, 2021, p. 115). Ernesto Pereira indica na sua resposta questões sobre o 

sentido de pertencimento como uma questão biológica e de descendência, enfatizando a importância 

de ensinar este pertencimento ancestral para os jovens, como uma forma de continuação de 

pertencimento nas gerações futuras. Ele, também, não se reconhece como integrante da sociedade 

francesa, e se  impõe contra a ideia de identidade guineense posta a todos os Mandjaku, já que eles já 

existiam naquela terra (MENDES, 2021).  

Ou seja, essa relação entre terra, nascimento e pertencimento indica esse entendimento do que 

é ancestralidade, a própria palavra remetente a algo que é central, ou seja, o como ponto de partida 

para o contato com a essência da alma dos mortos, sendo esse os ancestrais.  Assim, eles acreditam 

que estas almas ancestrais possuem poder de garantir a saúde, bem-estar, prosperidade, riqueza, e tem 

poder de revolta. As festas, por exemplo, são para os Madjaku mostrar a fé na presença viva da própria 

ancestralidade, as festas de lavoura, sementeiras e colheitas, para pedir, agradecer e renovar os laços 

de afetividade com os seus ancestrais. Como reitera Carvalho (1998, p. 79), “a presença dos 

antepassados é quotidiana e honrá-los torna-se algo normalizado. O primeiro arroz é-lhes oferecido. 

As crianças são-lhes apresentadas. São eles os primeiros donos do chão onde os animais vivem”. 

Reitera Mendes (2014, p. 120) afirmando que “Petchap/Itchap representa o elo entre os que estão de 

vida e os que já morreram, sobretudo os ancestrais. Através de Petchap/Itchap é que os vivos se 

comunicam com os mortos nas comunidades mandjaku” (MENDES, 2014, p. 120). 

Consequentemente, essa crença na alma ancestral vai ser o mediador do modo de vida, na 

relação entre os Mandjaku e deles com a natureza, isso se torna uma cadeia de consequência para a 

sobrevivência alimentar. Ou seja, essa alma ancestral que prover, corrigi e acolhe faz parte do ritual 

do Irã e Balugum, essa estrutura social de convivência entre humanos (Mandjaku) e não humanos 

(natureza) e a própria ideia de crença na alma contrapõem as narrativas ideológicas que lideraram as 

práticas coloniais, como a necessidade da civilização justificada na ausência de alma dos africanos e 

a expropriação e o extrativismo  violento contra a natureza  na Guiné-Bissau. O que nos leva a 

demarcar pontos sobre como o ritual ancestral do povo Mandjaku confronta esse internacional, sendo 

este composto por um duplo movimento, em que um deles é a execução do projeto colonial. Para isso, 

enumeramos três práticas presentes no ritual do Irã e Balugum que são formas de confrontar essa 

continuação do colonial que foi introduzida pelo internacional no país.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18063 

A primeira (I) chamamos de ‘natureza do cuidado’, para mostrar que a relação harmoniosa 

com a natureza é o eixo central na vida dos Mandjaku, envolve aspectos de ancestralidade com a alma, 

o cuidado coletivo, sabedorias dos antepassados, sobrevivência alimentar e principalmente as formas 

de cura e afeto entre entes. Ou seja, isso demonstra que não pode haver separação entre os humanos 

com a natureza, pois o primeiro depende extremamente do segundo, este último, que é a natureza, 

ainda se compõe das vidas da terra, mar e ar. Este cenário faz referência às figuras centrais, na 

realização do ritual, marcado pelo elo entre os vivos e os mortos, sobretudo os ancestrais (Balugum). 

A figura da entidade chamada de Petchap (entidade da comunicação), que faz a comunicação dos 

vivos com os mortos, entre os Mandjaku, o Kansaré, são os anjos da proteção e da justiça, que atuam 

no momento de nascimento e da morte (MENDES, 2014). 

Essas entidades criam na comunidade mecanismos de ensino e aprendizagem referente a 

histórias dos antepassados, conduta de vida e principalmente como cuidar da terra, que conecta as 

formas de viver bem, saudável e de como ensinar as crianças a cuidar dessa terra. Por isso, no altar 

deste anjo são enterrados cordões umbilicais dos recém-nascidos, demarcando a pertença à 

comunidade dos pais. Caso alguma pessoa faleça em qualquer parte do mundo, os restos mortais 

devem ser transladados para a sua comunidade de nascença (terras dos Mandjaku). Este ato sinaliza 

que a pessoa irá continuar pertencendo à tal comunidade (MENDES, 2021). A partir deste cenário a  

agricultura representar a relação com a natureza nesses rituais que os Mandjaku fazem anualmente, 

no que tange a este aspecto, Carreira (1947) salienta que os Mandjaku pratica a agricultura por dois 

motivos: O primeiro seria para auto-sustento e o segundo para comercialização.  

Porém, até mesmo para as práticas comerciais, os Mandjaku não exercem sobre a natureza o 

extrativismo em grande massa ao ponto de devastar grandes florestas como foi feito durante a 

colonização e depois dela, como ainda é realizado entre as empresas do agronegócio. Ambas as 

práticas irão depender exclusivamente da boa relação com a natureza, como é exigido pelo Balugum 

e Kansaré. Uma vez desobedecendo a esta exigência, é ensinado que a punição vem tanto destas 

entidades como da própria natureza, que seria como catástrofes ambientais.  

Os Mandjaku cultivam algodão, arroz, banana, batata-doce, caju, feijão, fundo, inhame, 

laranja, limão, malagueta, mancara, mandioca, milho, papaia, purgueira e sorgo, dentre outros 

(CARREIRA, 1947). Essa agricultura é realizada com equilíbrio na forma utilizada para plantar, 

cultivar e colher. Outros produtos da agricultura Mandjaku são: anileiras, bissilão, buco, calabaceira, 

canafístula, cola amarga, cola, azeite amargo, farroba, ladolphias, macête, mampataz, mandiple, 

mangal, palmeira-do-azeite, pau bicho, pau carvão, pau sangue e poilão (CARREIRA, 1947). Que são 

extraídos de troncos das árvores, raízes, leite de madeira de árvores e outros tipos de folhas.       Somado 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18064 

a prática da agricultura à fauna marítima e animais terrestres também serve como subsídio de 

sobrevivência alimentar para os Mandjakus, como hipopótamo, peixe busse, bicuda, esquilão, jafal, 

tainha, linguado, tubarão, camarão, lingueirão, combé, ostra, bentana, caranguejo, leopardo, saninha, 

rato da palmeira, pombo-verde, porco-espinho entre outros (CARREIRA, 1947).  

No ritual, toda essa composição de fauna e flora da natureza, é ensinado que pertencem aos Irã 

e os Balugum, porque, por eles a vida é feita por um círculo que tudo gera, envolvendo também os 

assuntos da vida política, social devem ser analisados por intermédio dos Bapene, que são os adivinhos 

e curandeiro caracterizado ainda como o sábio. Essa relação entre entidades e figuras políticas é 

justificada pela prática em que as entidades são solicitadas em situações de desgraça, tanto pelos 

camponeses (Mandjaku que vivem da agricultura) como pelos políticos (JONG, 1988). Para consultas 

e orientações referente a resolução de problemas diversos, para intermediar os humanos com os 

deuses, para consultar as almas dos antepassados e também curandeiros tradicionais, que trabalham 

com todo tipo de plantas medicinais (JONG, 1988). 

Ou seja, a natureza do cuidado, a partir do ritual, possui um entendimento comum entre o povo 

Mandjaku, e até aqueles que pertencem a outra etnia, que ela mantém os humanos vivos, pelos 

recursos naturais, alimentos, água e o ar, para existirem. Que também decanta nas estruturas políticas 

e sociais que pertencem ao projeto colonial do Estado-nação, que, pela lógica deste, deveria estar 

separada dos saberes tradicionais e religiosos, mas, juntam-se inclusive nas ações na comunidade. 

Esse cenário se repete com outra entidade chamada de Pësson Bëpene12 (curandeiro e adivinho), 

invocada para resolver questões de saúde física, mental e da alma. Esses adivinhos são responsáveis 

por conjecturar os acontecimentos futuros da vida dos que lhe procuram assistência e cuidado. Uns 

para saber dos seus destinos, figuras políticas buscam orientação para descobrir coisas de suas 

camadas sociais, culturais, matrimoniais e assim por diante.  

Sobre a função do  Pësson Bëpene Jong (1988, p. 16), afirma que “em transe ele pode fazer o 

seu diagnóstico através da inspiração divina ou teomania. O espírito transmite aos seres humanos 

normais a sua mensagem mediante uma linguagem ininteligível, a qual o djambakus (traduzido do 

crioulo guineense é adivinho) pode proferir por ventriloquismo”. Ainda acrescenta, “Bapene também 

representa a própria cerimônia que, após a sua realização, a pessoa torna-se um curandeiro e adivinho, 

tornando-se apta a dar consulta e\ou curar doenças.” (MENDES, 2014, p.126). Para assumir a função 

de Bapene precisa antes de tudo ser oriundo da linhagem específica dos deste grupo, para assim serem 

 
12 Traduzido do majaku, Pësson significa ‘descansar’ e o Bëpene é a característica dada a pessoa que pratica atos de 

adivinhação e curandeirismo, ou seja, ele é o Adivinho e o Curandeiro na comunidade Mandjaku. Essas duas palavras 

juntas representam o caminho que a pessoa irá trilhar em um descanso de isolamento para incorporação da entidade e 

assim assumir o papel dado e ensinar a comunidade. A grosso modo, é o adivinho e curandeiro.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18065 

designados e convocados pela manifestação de um ente querido (morto). Este se dará após a ocorrência 

de sinais, como: uma doença (febre-amarela, paludismo); um comportamento diferente do costumeiro 

(praticar roubos); conflito nos relacionamentos, em casa, no trabalho; entre outros diversos.  

De acordo com Mendes (2014, p. 126) “a presença constante destes sinais leva a pessoa a 

consultar um Bapene para se certificar da necessidade de realizar a cerimônia e identificar a respectiva 

kakanda (tipo de um chamado) caso se confirme que a pessoa deve realizar a cerimônia, não podendo 

recusar-se”. Sobre isso, reitera Carvalho (2004), que essa pessoa deve realizar os sacrifícios no altar 

do espírito da iniciação, o mais poderoso dos altares autóctones, salienta (CARVALHO, 2004). 

Trazemos estes detalhes para apontar as etapas do papel de Bapene, no ritual de iniciação, e como 

estas etapas se enquadram na segunda (II) forma de confrontar o internacional.  

Nesta segunda (II) podemos chamar de 'natureza do coletivo', performada nas duas fases. A 

primeira culmina com a retirada da pessoa para um bosque, fora da aldeia, acompanhado pelos 

Bapene, onde são realizados rituais secretos, sendo mantidas por um determinado tempo fora do 

alcance das outras pessoas que não pertencem à linhagem dos Bapene. Depois que este tempo passa, 

este retorna ao povo, como um novo membro, acompanhado de outro Bapene diretamente para sua 

casa, simbolicamente morto, ou adormecido, pois ele não consegue andar sozinho, nem mexer os 

braços, muito menos abrir os olhos, por isso, é carregado por outros Bapene. Essa primeira fase 

demonstra a relação com o coletivo, pois, essa pessoa é cuidada por outras pessoas, durante esse 

período de afastamento da comunidade que é justamento para um bem coletivo já que ele estará em 

contato com os Balugum para aprender sobre ancestralidade e cuidados com a natureza e com as 

gerações futuras. 

A segunda fase, conhecida como margem, em que a transmissão do conhecimento através da 

oralidade de caráter expositivo, de ensinos que são aplicados ao iniciado para o bom desempenho da 

função do padrinho do Bapene e os ajudantes dele durante uma semana.  Assim sendo, o novo Bapene 

recebe o consentimento dos Balugum para fazer interpretações das falas desses ancestrais para os 

humanos, além de exercer a cura das mais diversas enfermidades, dentre estas, doenças que a medicina 

moderna não conseguiu curar. Enfim, os Bapene são considerados pessoas que têm capacidade para 

além do humano, principalmente no que tange o conhecimento do mundo invisível e seu futuro. Por 

isso são especiais dotados de aptidões incomensuráveis que vão além do explicável pelo universo 

científico contemporâneo.  

Essa segunda fase do ritual do Bapene, apresenta elementos da natureza do cuidado emocional 

do coletivo, também do cuidado da saúde dos corpos voltada na prática do curandeirismo que necessita 

das plantas e de outros elementos da natureza. Mostrando como a ideia de ‘civilização’ e 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18066 

‘modernidade’ trazidas pelo internacional utilizou métodos para romper e afastar os humanos desse 

tipo de prática, por um lado, a demonizando como bruxaria, por outro, roubando esses saberes e 

transformando-os em ciência de laboratório controlada por grupos em posições sociais de poder.  

Por fim, trazemos a terceira (III) que podemos chamar de "natureza da proteção do corpo", 

presente no ritual dos Mandjaku e que confronta a necessidade de artilharias enquanto defendem o 

discurso de paz, ambas presentes no internacional. Ou seja, essa terceira prática confronta essa 

necessidade de armamento bélico como forma de proteção o que acaba causando ainda mais violência 

dentro dos países, que inclusive junto ao sentimento de patriotismo essa ‘possibilidade’ de poder de 

arma é defendido como parte da missão divina para estes. Não distante deste contexto tivemos o 

sentimento erradicado do bolsonarismo no Brasil e se fez alastrar uma política do sentimento de ódio, 

com perseguição e inclusive morte, contra todo aquele diferente da figura do homem, branco, cristão, 

de família hetero normativa e que no seu guarda-roupa tinha coleção de camisetas baby look da 

bandeira do Brasil.  

Sobre este aspecto, é também importante mencionar a cultura do trumpismo estadunidense e 

sua guerra contra os imigrantes, mesmo estes sendo aqueles que limpam as ruas, dirigem seus carros 

e fortalecem o tráfico de órgãos e a exploração sexual, serviços indispensáveis para os conservadores 

que defendem esse pensamento. Essa (III) prática é regida pela entidade chamada de Irãs ou Gëtchai 

(espíritos), os Mandjaku acreditam que esse possuem a força superior. Segundo Jong (1988), estes 

possuem a característica de criador onipotente que provê à humanidade proteção e clemência através 

de forças intermediárias espirituais. Além disso, nas palavras de Jong (1988, p. 19), o nome ‘Irã’ indica 

uma força ou ser espiritual, como também significa a serpente”.  

Os Irã representam a guarda, proteção e prosperidade que os Mandjaku solicitam em 

momentos cruciais das suas vidas. Reitera também que “todos os adultos têm um Irã os guardando 

para se protegerem a si e à sua descendência contra acontecimentos ruins”. Ele leva este Irã na cintura 

ou na mochila por onde quer que ele vá, de vez enquanto faz cerimônia para agradecê-lo pela guarda 

e proteção em sinal de gratidão por tudo que o irã está lhe proporcionando até o momento. Mendes 

(2014) concorda, destacando também que esse  é o espírito fundamental na interação social entre os 

Mandjaku, principalmente por serem criaturas que habitam os céus, são mensageiros de ancestrais e 

passam profecias que guiarão os que estão na terra. Além de serem protetores dos humanos e de suas 

gerações, mediando condutas negativas no coletivo, como atos de roubar, matar, violentar e injustiças, 

as penas são aplicadas pelos ancestrais e envolvem doenças incuráveis com sofrimento até a morte.  

 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18067 

4 CONCLUSÃO 

Em síntese, o internacional, que chega através do Atlântico na encosta guineense, possibilitou 

tanto a expansão da colonização, em sua contradição da modernidade, para conjectura do Estado-

nação a partir do projeto Homem Novo, conjecturando a identidade nacional na Guiné-Bissau. 

Impondo mudanças e um modelo de civilização, além de tributos, impostos, escravidão e a dominação 

somada a atos de violências extremas, foram usados pelos colonos na região. Decerto, o internacional 

funcionou através de um duplo movimento para a construção da identidade nacional. O primeiro 

movimento foi a desumanização, colocando em prática o projeto ideológico somado a imaginários 

perpetrados em forma de práticas sobre o humano e não humano, o civilizado do animalizado. Sendo 

essas ideologias centrais para a separação do povo com a natureza e sendo subjugados à exploração 

na conjuntura colonial. O segundo movimento foi o modelo do Homem Novo, que assim como o 

primeiro movimento, acontece através da intensificação da violência contra os povos, suas variedades 

linguísticas e culturais, já existentes. Para criar uma identidade nacional que seria a nova forma de 

identificação do Estado-nação da Guiné-Bissau.  

Dessa forma, entendemos que o ritual do Irã e Balugum tanto contrapõem o projeto ideológico 

do Homem Novo, pois os Mandjaku acreditam na alma ancestral, como aquela que provê, corrige e 

acolhe, que fortalece e intermediar a relação entre humanos (Mandjaku) e não humanos (natureza). 

Essa crença na alma também contrapõe as narrativas das práticas coloniais, como a necessidade da 

civilização justificada na ausência de alma dos africanos e a expropriação e o extrativismo violento 

contra a natureza justificada pela teoria da dominação. Por isso, mencionamos três pontos, que 

confrontam o internacional, que estão presentes nesse ritual, compostos por ações que ensinam 

práticas de cuidado com a natureza, representando a relação harmoniosa para sobrevivência. Outro 

ponto é a natureza do coletivo, performativa nas fases do cuidado entre as pessoas, cuidado da saúde, 

dos corpos através de práticas do curandeirismo que necessita das plantas, e o cuidado mental com a 

transmissão da tradição pela oralidade. O último é a natureza da proteção do corpo, que ensina a 

proteção e prosperidade vinda do Irã, sendo o espírito fundamental na interação social entre os 

Mandjaku e são protetores destes e de suas gerações.  

Diante disso, recomendamos este artigo como literatura para inspirar aqueles que pensam em 

contribuir com as pesquisas sobre países africanos ou de países que compartilham as experiências 

coloniais, como no caso da América Latina. Para estes, recomendamos que tentem fazer o movimento 

contrário, aos das literaturas existentes. Isso é se (des)centrar do ocidente, para analisar suas 

organizações políticas, modelos sociais e as ordenações religiosas e culturais, que foram impostas pela 

colonização, para centrar nas obras, referências e as visões destes que estão no centro da 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18068 

marginalização. Este movimento, muitas das vezes, é incompreensível, criticado e ridicularizado por 

programas acadêmicos, cursos de graduação, professores, instituições, etc. Mas, a partir desse 

movimento de ação que (des)construímos, (des)marginalizamos, (des)encaixotamos e 

(des)arquivamos a história não contada, a representação positiva não existente isso alinhando-se ao 

sentimento de pertencimento entre o marginalizado com nossas angústias para saber, pesquisar e de 

entender para se achar, isso forma a construção do ‘nós’ a partir ‘deles’, os ancestrais.     

 

 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18069 

REFERÊNCIAS 

 

BARRY, Boubacar. A Senegâmbia do século XV ao século XX: em defesa de uma história sub-

regional da Senegâmbia. Soronda: revista de estudos guineenses, v. 9, p. 3-21, 1990. 

 

BETHENCOURT, Francisco, RAMADA, Diogo. A expansão marítima portuguesa. Edições 70: 

Portugal, 2010. 

 

CARVALHO, Clara. Ritos de poder e a recuperação da tradição. Os régulos Manjaco da Guiné-

Bissau . SORONDA REVISTA DE ESTUDOS GUINEENSE DE GUINÉ-BISSAU. Guiné-Bissau: 

Instituto Nacional de Estudos e Pesquisa, vol. IV, n. 1, p.1-349, 1998. 

 

CARVALHO, Clara. O saber e o olhar colonial: política e iconografia no Centro de Estudos da 

Guiné-Bissau. Soronda - Revista de Estudos Guineense . INEP - Instituto Nacional de Estudos e 

Pesquisa, série II, v. 8, p. 55-83, 2004. 

 

CARREIRA, Antônio. Vida social dos Manjacos . Lisboa: Centro de Estudo da Guiné Portuguesa, 

1947. 

 

GOMES, Bernardo de. Manjacos da Guiné-Bissau: sobre discurso, cultura, saberes e tradições 

(período colonial e pós-colonial). Orientador: José Macedo. 2018. p. 53. (TCC)- Licenciatura História 

- Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2018. 

 

HALL, Stuart; WOODWARD, Kathryn; SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a 

perspectiva dos estudos culturais . Petrópolis, RJ: Vozes , 2000. 

 

JONG, Joop T.V.M. O Irã, o Fulano e a Doença. Soronda: Revista de Estudos Guineenses. Guiné-

Bissau, v., n. 5, p. 5-24, n. 5, jan. 1988. 

 

LY-TALL, Madina. |”O declínio do Império do Mali”. In: NIANE, Djibril Tamsir (Ed.). África do 

século XII ao XVI . História Geral da África , vol. IV. Brasília: UNESCO, 2010, p. 193-210. 

 

LIMA, Ivaldo Marciano de França. Representações da África no Brasil. Novas interpretações. 

Recife: Ed. Bagaço, 2018. 

 

MALACCO, Felipe Silveira de Oliveira. O Gâmbia no mundo atlântico: fulas, jalofos e mandingas 

no comércio global moderno (1580-1630). Orientador: Vanicléia Santos. 2016. p. 156 (Dissertação) - 

História - Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2016.  

 

MENDES, Virgínio Vicente. Rituais de iniciação do povo manjaco da Guiné Bissau: 

advinho/napene e régulo/namantch . Orientador: Gerhard Seibert. 2017. p. 49. (Monografia) - 

Graduação em Humanidades- Universidade da Integração Internacional Afro-Brasileira, São 

Francisco do Conde, 2017.  

 

MENDES, Virgínio Vicente. Historiografia Guineense: Análise Processos da Colaboração e 

Resistência dos Líderes Nativos Colonização (décadas de 1885 a 1943). Orientador: Fábio Figueiredo. 

2019. p. 55. (TCC) - Licenciatura em História - Universidade da Integração Internacional Afro-

Brasileira, São Francisco do Conde, 2019.  

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18070 

MENDES, Virgínio Vicente. Identidade(s) Mandjaku: o projeto “Homem Novo” no contexto pós-

colonial (1963-2012) e a invenção da Guiné-Bissau. Orientador: Marciano Lima. 2021. p.149. 

(Dissertação) - História - Universidade do Estado da Bahia, Salvador/BA, 2021 

 

MENDES, Virgínio Vicente, VASCONCELOS, Erica Paula. “Desertified land of barbarian men 

and without civilization”: eurocentric claims about africa and the construction of identity in Guinea- 

Bissau. International Journal of Human Sciences Research, v. 4, n. 26, 2024 

 

POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos , vol 5, n. 10, p. 200-212, 1992. 

 

PEREIRA, Ernesto. Análise das entrevistas. [Entrevista concedida a] Virgínio Vicente Mendes. 

Identidade(s) Mandjaku: o projeto “Homem Novo” no contexto pós-colonial (1963-2012) e a 

invenção da Guiné-Bissau. (Dissertação) - História - Universidade do Estado da Bahia, Salvador/BA, 

2021 

 

QUINTINO, Fernando Rogado. Os povos da Guiné. BCGP . Bissau, v. 22, no 85-86, 1967. 

 

SILVA, Francisco Henriques da; SANTOS, Mário Beja. Da Guiné Portuguesa à Guiné-Bissau: um 

roteiro . Porto: Fronteira do Caos, 2014. 

 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB). Guiné-Bissau. 

Ceará/Bahia, 2025. Disponível em: https://unilab.edu.br/guine-bissau-

2/#:~:text=A%20Guin%C3%A9%2DBissau%2C%20oficialmente%20Rep%C3%BAblica,oeste%20

com%20o%20oceano%20Atl%C3%A2ntico. Acesso em 27/03/25 

 

VASCONCELOS, Erica Paula. From slave ships to the disembarkation in Salvador-BA: the role 

of the city in the formation of the modern international system. 2024. (140f). Master's Thesis presented 

to the Postgraduate Program in International Relations as a partial requirement for obtaining the title 

of Master in International Relations. 

 

VAMBE, Maurice Taonezvi; ZEGEYE, Abebe.“Amílcar Cabral e as Vicissitudes da literatura 

africana”. In: LOPES, Carlos. Desafios contemporâneos da África: o legado de Amílcar Cabral . 

São Paulo: UNESP, 2012, p. 35-67. 

 

VIANA, João Bernardo. Manjacos de Cacheu. Boletim Cultural da Guiné Portuguesa. Bissau: 

Centro de estudos da Guiné Portuguesa, nº 5, p. 280-281 1947. 

 

VILELA, Avelino.Análise das entrevistas. [Entrevista concedida a] Virgínio Vicente Mendes. 

Identidade(s) Mandjaku: o projeto “Homem Novo” no contexto pós-colonial (1963-2012) e a 

invenção da Guiné-Bissau. (Dissertação) - História - Universidade do Estado da Bahia, Salvador/BA, 

2021 

 

WALKER, R. B. J. “International, Imperial, Exceptional”. In R. B. J. Walker (ed.). Out of Line: 

Essays on the Politics of Boundaries and the Limits of Modern Politics. Global Horizons. London ; 

New York: Routledge, 2016, pp.236-265. 

 

WONDJI, Christophe. “Os Estados e as culturas da costa da Alta Guiné [trechos]”. In: OGOT, 

Bethwell Allan (Ed.) África do Século XVI ao XVIII. História Geral da África , vol. V. Brasília: 

UNESCO, 2010, p. 437-473. 

https://unilab.edu.br/guine-bissau-2/#:~:text=A%20Guin%C3%A9%2DBissau%2C%20oficialmente%20Rep%C3%BAblica,oeste%20com%20o%20oceano%20Atl%C3%A2ntico
https://unilab.edu.br/guine-bissau-2/#:~:text=A%20Guin%C3%A9%2DBissau%2C%20oficialmente%20Rep%C3%BAblica,oeste%20com%20o%20oceano%20Atl%C3%A2ntico
https://unilab.edu.br/guine-bissau-2/#:~:text=A%20Guin%C3%A9%2DBissau%2C%20oficialmente%20Rep%C3%BAblica,oeste%20com%20o%20oceano%20Atl%C3%A2ntico


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.7, n.4, p.18052-18071, 2025  

18071 

ZVOBGO, Kelebogile, LOKEN, Meredith. Why Race Matters in International Relations: Western 

dominance and white privileges permeate the field. It 's time to change that. Disponível em: 

https://foreignpolicy.com/2020/06/19/why-race-matters-international-relations-ir/. Acesso em 

30/mar/2025.  

 

 

https://foreignpolicy.com/2020/06/19/why-race-matters-international-relations-ir/

