
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 1 

CARTOGRAFIA ARQUETÍPICA E PRÁTICAS LITERÁRIAS: O PAPEL DA 

LINGUAGEM SIMBÓLICA NO PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO 

 

ARCHETYPAL CARTOGRAPHY AND LITERARY PRACTICES: THE ROLE OF 

SYMBOLIC LANGUAGE IN THE INDIVIDUATION PROCESS 

 

 CARTOGRAFÍA ARQUETÍPICA Y PRÁCTICAS LITERARIAS: EL PAPEL DEL 

LENGUAJE SIMBÓLICO EN EL PROCESO DE INDIVIDUACIÓN 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n2-086 

 
Data de submissão: 16/01/2026 Data de publicação: 16/02/2026 

 

Maria Josele Coelho Mangueira  

E-mail: joselebucco@gmail.com 

 

RESUMO  

O presente artigo investiga o papel das práticas literárias, culturais e simbólicas na formação da 

consciência de si e do mundo, à luz da psicologia analítica. Parte-se da constatação de que a 

modernidade e a contemporaneidade, marcadas pela racionalidade instrumental, pela aceleração dos 

fluxos informacionais e pela fragmentação das referências simbólicas, produziram um 

empobrecimento da experiência subjetiva e um aumento significativo do sofrimento psíquico. Nesse 

contexto, defende-se que os símbolos, os arquétipos e as estruturas narrativas — especialmente a 

jornada do herói — constituem dispositivos fundamentais de organização, integração e elaboração da 

experiência humana. A partir das contribuições de Carl Gustav Jung, Marie-Louise von Franz, 

Northrop Frye, Giorgio Agamben e Yuval Noah Harari, analisa-se como as narrativas literárias e 

culturais operam como cartografias simbólicas do processo de individuação, articulando razão, 

emoção, imaginação e ética. Discute-se, ainda, o modo como as práticas literárias contemporâneas, 

organizadas em redes, comunidades simbólicas e estéticas glocais, preservam e atualizam a 

plasticidade cultural dos arquétipos, oferecendo possibilidades de reconstrução da experiência 

simbólica, favorecendo experiências narrativas capazes de sustentar o desenvolvimento emocional, a 

integração psíquica e a construção ética do sujeito no interior da vida social contemporânea. 

 

Palavras-chave: Psicologia Analítica. Arquétipos. Individuação. Práticas Literárias 

Contemporâneas. Formação Subjetiva. 

 

ABSTRACT 

This article investigates the role of literary, cultural, and symbolic practices in the formation of self-

awareness and world consciousness, in light of analytical psychology. It begins with the observation 

that modernity and contemporaneity, marked by instrumental rationality, the acceleration of 

information flows, and the fragmentation of symbolic references, have produced an impoverishment 

of subjective experience and a significant increase in psychic suffering. In this context, it argues that 

symbols, archetypes, and narrative structures—especially the hero's journey—constitute fundamental 

devices for the organization, integration, and elaboration of human experience. Drawing on the 

contributions of Carl Gustav Jung, Marie-Louise von Franz, Northrop Frye, Giorgio Agamben, and 

Yuval Noah Harari, it analyzes how literary and cultural narratives operate as symbolic cartographies 

of the individuation process, articulating reason, emotion, imagination, and ethics. This paper also 

discusses how contemporary literary practices, organized in networks, symbolic communities, and 

glocal aesthetics, preserve and update the cultural plasticity of archetypes, offering possibilities for 

https://doi.org/10.56238/arev8n2-086


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 2 

reconstructing symbolic experience and favoring narrative experiences capable of sustaining 

emotional development, psychic integration, and the ethical construction of the subject within 

contemporary social life. 

 

Keywords: Analytical Psychology. Archetypes. Individuation. Contemporary Literary Practices. 

Subjective Formation. 

  

RESUMEN 

Este artículo investiga el papel de las prácticas literarias, culturales y simbólicas en la formación de 

la autoconciencia y la conciencia del mundo, a la luz de la psicología analítica. Comienza con la 

observación de que la modernidad y la contemporaneidad, marcadas por la racionalidad instrumental, 

la aceleración de los flujos de información y la fragmentación de las referencias simbólicas, han 

producido un empobrecimiento de la experiencia subjetiva y un aumento significativo del sufrimiento 

psíquico. En este contexto, argumenta que los símbolos, los arquetipos y las estructuras narrativas, 

especialmente el viaje del héroe, constituyen dispositivos fundamentales para la organización, 

integración y elaboración de la experiencia humana. Basándose en las contribuciones de Carl Gustav 

Jung, Marie-Louise von Franz, Northrop Frye, Giorgio Agamben y Yuval Noah Harari, analiza cómo 

las narrativas literarias y culturales operan como cartografías simbólicas del proceso de individuación, 

articulando la razón, la emoción, la imaginación y la ética. Este artículo también analiza cómo las 

prácticas literarias contemporáneas, organizadas en redes, comunidades simbólicas y estéticas 

glocales, preservan y actualizan la plasticidad cultural de los arquetipos, ofreciendo posibilidades 

para reconstruir la experiencia simbólica y favoreciendo experiencias narrativas capaces de sustentar 

el desarrollo emocional, la integración psíquica y la construcción ética del sujeto en la vida social 

contemporánea. 

 

Palabras clave: Psicología Analítica. Arquetipos. Individuación. Prácticas Literarias 

Contemporáneas. Formación Subjetiva. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 3 

1 INTRODUÇÃO 

A constituição da modernidade ocidental esteve profundamente associada à valorização da 

racionalidade, da objetividade e do controle como fundamentos do progresso científico, social e 

educacional. Nesse contexto, o ideal de formação humana passou a ser identificado com a capacidade 

de submeter afetos, impulsos e imaginação ao domínio da razão, concebida como instância superior 

da vida psíquica. O amadurecimento, sob essa perspectiva, foi frequentemente compreendido como 

sinônimo de autocontrole, produtividade e adaptação às normas institucionais. 

No campo educacional, tal racionalidade se traduziu na centralidade atribuída ao desempenho 

cognitivo, à padronização dos comportamentos e à mensuração dos resultados, em detrimento da 

escuta da experiência subjetiva e da elaboração emocional. As práticas literárias, nesse cenário, foram 

muitas vezes reduzidas a instrumentos moralizantes ou utilitários, esvaziando-se de sua função 

simbólica e formativa mais profunda (ZILBERMAN, 1988), levando a um enfraquecimento das 

linguagens simbólicas como mediadoras da experiência humana. A imaginação passou a ser 

frequentemente associada ao infantil, ao improdutivo ou ao ilusório, enquanto o pensamento técnico-

científico se consolidou como paradigma dominante de conhecimento.  Esse “apagamento do 

simbólico” não representou apenas uma transformação cultural, mas trouxe consequências diretas 

para a constituição da subjetividade.  

Nessa perspectiva, a partir da segunda metade do século XX - e, de modo mais acentuado no 

cenário pós-pandemia vivenciado nos últimos anos - observou-se uma inflexão significativa nesse 

modelo que revelou os limites de uma formação centrada exclusivamente na racionalidade 

instrumental. O aumento dos índices de sofrimento psíquico, associado a quadros de ansiedade, 

depressão, dificuldades de vínculo e desorganização emocional  foi tecendo a percepção concreta de 

que a dissociação entre razão e emoção, historicamente reforçada por modelos educacionais e sociais 

baseados na eficiência e no desempenho, mostrou-se insuficiente para promover bem-estar, sentido 

existencial e equilíbrio psíquico. Ao contrário, contribuiu para a formação de sujeitos altamente 

informados, mas fragilizados em sua capacidade de lidar com frustrações, incertezas e conflitos 

internos. 

Para Harari (2018; 2020), esse cenário marcado pela instabilidade, pela aceleração tecnológica 

e pela transformação constante das formas de trabalho e de sociabilidade exige a construção de 

repertórios afetivos, simbólicos e relacionais em que as competências mais decisivas não se 

restringem ao domínio de conteúdos técnicos, mas envolvem habilidades emocionais, adaptativas e 

reflexivas, como autoconhecimento, empatia, flexibilidade psíquica, capacidade de cooperação e 

regulação afetiva.  A experiência humana, portanto, se realiza plenamente apenas quando o sujeito é 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 4 

capaz de articular pensamento, sensibilidade, imaginação e ética, produzindo sentidos para sua 

trajetória pessoal e social.  

A partir dessa perspectiva, esse estudo busca elucidar a importância das práticas literárias no 

processo de construção identitária e na formação da consciência de si e do mundo que se fazem 

presentes em todas as fases do desenvolvimento humano. Para tal, assenta-se na percepção de que a 

sobrevivência simbólica e subjetiva depende menos da acumulação de informações e mais da 

capacidade de compreender a si mesmo e aos outros e que, nesse contexto, o imaginário arquetípico 

inerente às práticas literárias - mediadas pela linguagem, pelo jogo e pela narrativa - é um dispositivo 

crucial e basilar para a integração entre dimensões afetivas, simbólicas, relacionais e éticas. 

Assim, em um primeiro momento, neste estudo, será realizada uma análise do símbolo 

enquanto tecnologia de aprendizagem a partir da perspectiva da psicologia analítica, demonstrando 

como ele pode atuar na tradução de conflitos psíquicos complexos em imagens narrativas acessíveis. 

Em seguida, tomando como referência a necessidade de contribuir para as práticas 

pedagógicas e de favorecer o desenvolvimento de recursos internos que possibilitem ao sujeito 

enfrentar a complexidade do mundo sem perder a capacidade de sentir, refletir e se vincular de modo 

saudável, serão cartografados dispositivos presentes nas narrativas e nas práticas culturais e literárias 

que contribuem para o processo de individuação, compreendido como um movimento contínuo de 

reconhecimento, elaboração e integração dos conteúdos psíquicos dissociados que favorece a 

construção de uma identidade mais integrada, singular e eticamente orientada no interior da vida 

social. 

 

2 A LINGUAGEM SIMBÓLICA COMO DISPOSITIVO DE APRENDIZADO, APREENSÃO 

E ELABORAÇÃO DA CONSCIÊNCIA DE SI E DO MUNDO  

Na perspectiva da psicologia analítica, o símbolo constitui uma forma privilegiada de 

expressão dos conteúdos inconscientes, funcionando como mediador entre a consciência e o 

inconsciente. Para Jung, o símbolo não deve ser confundido com o sinal ou com a alegoria, pois, 

diferentemente destes, não remete a um significado previamente fixado, mas expressa, de modo 

sempre parcial e aberto, aspectos ainda não plenamente elaborados da experiência psíquica (JUNG, 

2000). Trata-se, assim, da melhor formulação possível de conteúdos que emergem da tensão entre as 

instâncias conscientes e inconscientes, permanecendo abertos à ampliação de sentido. 

Ao converter conflitos, afetos e impulsos em imagens simbólicas, o símbolo possibilita a 

organização e a transformação da energia psíquica implicada nessas experiências, favorecendo sua 

elaboração. Nesse sentido, sua função não é meramente representacional, mas estrutural, na medida 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 5 

em que contribui para a integração gradual das tensões, conflitos e polaridades que constituem a vida 

interior. Por essa razão, o símbolo desempenha papel central no processo de individuação e na 

conformação da consciência de si e do mundo, ao permitir que conteúdos dissociados sejam 

progressivamente reconhecidos, elaborados e incorporados à consciência, favorecendo a construção 

de uma identidade mais ampla, coerente e singular. 

Para além de sua dimensão individual, os símbolos não constituem produções arbitrárias da 

imaginação pessoal, mas formas históricas e culturais de expressão dos arquétipos do inconsciente 

coletivo, que se manifestam, ao longo do tempo, por meio de mitos, rituais, narrativas religiosas, 

obras de arte, tradições simbólicas e práticas literárias. Esses sistemas simbólicos não devem ser 

compreendidos como estruturas fixas ou imutáveis, mas como construções dinâmicas, 

permanentemente reelaboradas pelas diferentes comunidades culturais e pelos contextos históricos 

em que se inserem. Jung compreende esse processo como uma dinâmica contínua de simbolização, 

por meio da qual os conflitos fundamentais da existência humana são elaborados, transmitidos e 

ressignificados socialmente. 

Nesse sentido, a incorporação dos símbolos pelo sujeito ocorre, sobretudo, por meio da 

vivência afetiva, da identificação e da participação em práticas narrativas, educativas e culturais, não 

se reduzindo à apreensão racional de significados. Isso ocorre porque os símbolos estruturam 

progressivamente a vida psíquica, contribuindo para a organização da experiência, para a produção 

de sentido e para o desenvolvimento da identidade no interior dos processos de individuação. A 

valorização do simbólico não implica, portanto, um retorno acrítico a modelos tradicionais, mas 

aponta para a necessidade contemporânea de reconstruir, compreender e disseminar, de forma 

reflexiva e plural, linguagens simbólicas capazes de dialogar com as transformações sociais, 

tecnológicas e culturais, preservando, ao mesmo tempo, sua função formativa na apreensão, na 

elaboração e na construção da consciência de si e do mundo. 

Nesse horizonte teórico, os arquétipos do inconsciente coletivo não se manifestam de forma 

abstrata, mas encontram concretização privilegiada nas narrativas e nas práticas culturais, 

especialmente nas diferentes práticas literárias, culturais, artísticas e midiáticas. Essas expressões 

simbólicas traduzem, em linguagem narrativa e imagética, conflitos, tensões e experiências 

fundamentais da existência humana. Ao organizarem-se em torno de figuras recorrentes — como o 

herói, o antagonista, o mentor, o excluído ou o transgressor —, configuram estruturas simbólicas que 

funcionam como mapas interpretativos da vida psíquica e social. Desse modo, os arquétipos, ao se 

converterem em símbolos narrativos, tornam-se acessíveis à consciência por meio da experiência 

estética, da leitura, da escuta e da fruição cultural.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 6 

As práticas literárias e as demais manifestações simbólicas, nessa perspectiva, não se limitam 

à transmissão de conteúdos ou valores, mas organizam a experiência humana por meio de estruturas 

narrativas recorrentes que dão forma aos conflitos, às perdas, às transformações e às buscas de 

sentido. Como observa Northrop Frye, a literatura constitui um sistema simbólico organizado a partir 

de padrões míticos e metafóricos fundamentais, sendo “uma ordem de palavras construída a partir de 

padrões recorrentes de mito e metáfora” (FRYE, 1973, p. 144, tradução nossa). Esses esquemas 

narrativos — como queda, provação, reconhecimento e retorno — não se restringem a um gênero ou 

período específico, mas se reorganizam continuamente ao longo da história literária, oferecendo 

modelos simbólicos por meio dos quais o sujeito interpreta a si mesmo e o mundo.¹1 

Nesse sentido, a relevância formativa da literatura na contemporaneidade não se reduz à sua 

dimensão estética ou ética, mas se afirma em sua capacidade de oferecer estruturas narrativas que 

sustentam a imaginação simbólica, favorecem processos de identificação reflexiva e possibilitam a 

elaboração crítica da experiência humana. Tal função não se restringe às formas canônicas do texto 

escrito, mas se manifesta nas práticas literárias contemporâneas que, ao romperem fronteiras 

territoriais, linguísticas e culturais, configuram-se como espaços híbridos de produção simbólica. 

Como demonstram estudos sobre comunidades literárias e estéticas glocais, essas práticas operam 

por meio de redes, mobilidades e territorializações simbólicas, ampliando os modos de acesso à 

experiência narrativa e às formas de elaboração subjetiva. Desse modo, a literatura contemporânea, 

em suas múltiplas linguagens e suportes, preserva e renova sua função estruturante, ao articular 

imaginário, afetividade e reflexão crítica no interior dos processos formativos. 

 

3 ESTRUTURAS ARQUETÍPICAS NAS PRÁTICAS LITERÁRIAS, CULTURAIS, 

ARTÍSTICAS E MIDIÁTICAS  

Ao deslocar a análise do plano estritamente conceitual para o campo das práticas culturais, 

torna-se possível observar de modo mais concreto como os símbolos e arquétipos se manifestam, 

circulam e se transformam nas diferentes formas de produção narrativa e estética. Nesse movimento, 

as contribuições de Marie-Louise von Franz revelam-se fundamentais para compreender a dinâmica 

histórica e cultural dessas estruturas simbólicas. Para a autora, os mitos, os contos e as narrativas 

simbólicas constituem expressões privilegiadas do inconsciente coletivo, pois apresentam, de forma 

concentrada e acessível, as estruturas fundamentais da vida psíquica humana (VON FRANZ, 1990). 

 
1 Northrop Frye desenvolve essa concepção sobretudo em Anatomy of Criticism (1973), ao propor uma crítica arquetípica 

que compreende a literatura como um sistema organizado por estruturas míticas recorrentes. Para o autor, os textos 

literários não devem ser analisados isoladamente, mas como partes de uma arquitetura simbólica mais ampla, na qual 

temas, imagens e formas narrativas se reorganizam continuamente ao longo da história cultural. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 7 

Tais estruturas, contudo, não se configuram como formas rígidas ou imutáveis, mas como matrizes 

dinâmicas que se atualizam continuamente em função dos contextos históricos, sociais e culturais nos 

quais se inserem. Cada época, segundo von Franz, elabora simbolicamente seus próprios impasses — 

crises de sentido, tensões coletivas, transformações subjetivas — revestindo motivos arquetípicos 

recorrentes de novas linguagens, estéticas e suportes narrativos. Nesse processo, figuras como o herói, 

a sombra, o mentor ou o antagonista reaparecem sob múltiplas variações, sem perder sua função 

psíquica estruturante. 

Essa dinâmica de atualização explica por que os arquétipos não permanecem restritos às 

formas tradicionais do mito ou do conto clássico, mas atravessam a literatura moderna, o cinema, as 

artes visuais, as produções midiáticas, as narrativas digitais e os circuitos culturais contemporâneos. 

Desse modo, as práticas literárias, artísticas e comunicacionais atuais — ainda que híbridas, 

multimodais e glocais — não representam um afastamento da dimensão arquetípica, mas a expressão 

de sua plasticidade cultural e histórica. Como afirma von Franz, os arquétipos constituem estruturas 

vivas da psique que “se manifestam de maneiras sempre novas, conforme as condições históricas e 

culturais em que emergem” (VON FRANZ, 1990, p. 11). A permanência do simbólico, portanto, não 

decorre de sua fixidez, mas de sua capacidade de renovação, o que permite compreender a literatura 

e as narrativas contemporâneas como espaços privilegiados de reconfiguração simbólica diante das 

transformações sociais e subjetivas do presente. 

A presença recorrente dos arquétipos nas práticas literárias, artísticas e midiáticas evidencia 

que esses conteúdos simbólicos não circulam de modo aleatório, mas se organizam por meio de 

formas narrativas que estruturam e tornam inteligível a experiência humana. Isso porque os conteúdos 

arquetípicos não se manifestam de modo disperso ou aleatório, mas tendem a se articular em padrões 

narrativos relativamente estáveis, capazes de ordenar simbolicamente a experiência humana. Nesse 

sentido, as contribuições de Marie-Louise von Franz e de Northrop Frye permitem compreender que 

a literatura e as demais formas narrativas constituem sistemas estruturados de representação psíquica, 

nos quais conflitos, perdas, provas e transformações são organizados em esquemas recorrentes. 

Frye observa que a tradição literária se constrói a partir de uma gramática mítica que estrutura 

os enredos em torno de movimentos como queda, provação, reconhecimento e retorno, oferecendo 

ao sujeito modelos simbólicos de interpretação da própria existência (FRYE, 1973). De modo 

convergente, von Franz demonstra que tais padrões narrativos expressam dinâmicas psíquicas 

fundamentais, especialmente aquelas ligadas aos processos de crise, reorganização interior e 

amadurecimento subjetivo. Assim, as narrativas não apenas veiculam temas universais, mas 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 8 

configuram verdadeiros mapas simbólicos por meio dos quais o indivíduo pode reconhecer e elaborar 

seus conflitos internos. 

É nesse contexto que se evidencia a centralidade da polarização entre forças que impulsionam 

a transformação e forças que a obstaculizam, frequentemente encarnadas nas figuras do herói e do 

antagonista. Ao dramatizarem essa tensão, as narrativas oferecem uma representação simbólica dos 

embates entre consciência e inconsciente, autonomia e dependência, integração e fragmentação. 

Dessa forma, a análise dessas figuras não se limita à dimensão estética ou moral, mas permite 

compreender como os textos literários e culturais encenam, em linguagem imagética e narrativa, o 

processo de individuação como uma travessia marcada por perdas, provas e reconfigurações do eu. 

Na esteira das transformações culturais e tecnológicas que caracterizam a contemporaneidade, 

observa-se que grande parte das práticas literárias, estéticas e midiáticas tende a adotar formas 

fragmentadas, híbridas e desconstrutivas. Em tais narrativas, a linearidade tradicional é 

frequentemente abandonada, a polarização entre opostos é relativizada, e as fronteiras entre 

personagens, valores e planos de sentido tornam-se instáveis. Essa estética da fragmentação — que 

atravessa a literatura pós-moderna, as práticas intermidiais e os circuitos digitais de circulação 

cultural — não pode ser reduzida à simples novidade estilística: ela responde às condições históricas 

de uma época em que as grandes narrativas legitimadoras de sentido perderam centralidade e em que 

a própria ideia de verdade estabilizada foi substituída pela circulação plural de pontos de vista. 

De fato, quando tais formas fragmentadas não são acompanhadas de dispositivos simbólicos 

que auxiliem na organização psíquica da experiência, elas correm o risco de espelhar, sem mediação, 

as descontinuidades e incertezas da vida social contemporânea. Nesses casos, a narrativa fragmentada 

pode corresponder a um modo de expressão que simplesmente reproduce a desintegração do mundo 

percebido, sem oferecer matrizes plausíveis de integração interior. A consequência é uma 

subjetividade marcada por dispersão, ansiedade e fragilização da capacidade de elaborar conflitos 

internos em forma de sentido — uma condição que se tornou cada vez mais visível nos discursos 

sobre saúde mental e bem-estar emocional. 

Nesse contexto, as reflexões de Yuval Noah Harari adquirem relevância crítica ao apontar que 

a constituição subjetiva no século XXI depende cada vez mais de repertórios afetivos, simbólicos e 

relacionais que não se reduzam ao domínio técnico da informação, mas promovam a articulação entre 

razão, emoção, imaginação e ética. A crise de sentido que atravessa a experiência contemporânea não 

é apenas epistemológica, mas existencial: a ausência de estruturas simbólicas capazes de organizar 

subjetivamente o caos da experiência resulta em uma forma de sofrimento psíquico que não encontra 

resposta nos modelos centrados unicamente na racionalidade instrumental e estruturados de forma 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 9 

fragmentária. Por isso, compreender as narrativas literárias e culturais como sistemas potenciais de 

organização simbólica — e não apenas como expressões da fragmentação pós-moderna — torna-se 

um passo necessário antes de analisar como a jornada de individuação pode oferecer — em nível 

psíquico — caminhos de integração e sentido. 

 

4 CARTOGRAFIAS ARQUETÍPICAS DA INDIVIDUAÇÃO: CONSCIÊNCIA DE SI E DO 

MUNDO 

A individuação, na perspectiva da psicologia analítica, constitui o eixo organizador do 

desenvolvimento psíquico ao longo da vida, sendo compreendida como o processo pelo qual o sujeito 

é chamado a integrar, de modo progressivo, os conteúdos conscientes e inconscientes de sua 

experiência. Para Jung (2000), não se trata de um movimento de adaptação passiva às normas sociais, 

nem de um simples fortalecimento do ego, mas de um percurso de ampliação da consciência, no qual 

o indivíduo aprende a reconhecer, elaborar e incorporar dimensões reprimidas, contraditórias ou ainda 

não simbolizadas de si mesmo. Nesse sentido, a individuação corresponde à construção gradual de 

uma relação mais ampla, reflexiva e eticamente orientada consigo, com o outro e com o mundo. 

Esse processo não ocorre de forma linear ou homogênea, mas por meio de crises, rupturas, 

conflitos e reorganizações internas, que exigem do sujeito um constante trabalho simbólico. Jung 

enfatiza que a consciência não se constitui de modo isolado, mas sempre em diálogo com o 

inconsciente, cujos conteúdos emergem por meio de imagens, sonhos, fantasias e produções 

simbólicas (JUNG, 2000). Assim, a individuação não se realiza apenas no plano racional, mas implica 

a capacidade de atribuir sentido às experiências afetivas, às ambivalências e aos impasses existenciais, 

integrando-os progressivamente à narrativa pessoal. 

Nesse contexto, os símbolos e os arquétipos desempenham papel central como mediadores 

entre a experiência vivida e sua elaboração psíquica. Ao oferecerem formas imagéticas para 

conteúdos ainda não plenamente conscientes, eles possibilitam que o sujeito organize sua experiência 

interior e construa referências para interpretar a si mesmo e o mundo. Von Franz (1990) observa que 

os processos de amadurecimento psíquico são continuamente acompanhados por imagens simbólicas 

que orientam o movimento de transformação, funcionando como mapas internos que auxiliam na 

travessia das crises e na reorganização subjetiva. A consciência de si, nessa perspectiva, não emerge 

da supressão do inconsciente, mas de sua progressiva integração simbólica. 

A construção da consciência do mundo segue dinâmica semelhante. À medida que o sujeito 

elabora simbolicamente suas experiências internas, amplia também sua capacidade de compreender 

a alteridade, os vínculos sociais e as tensões culturais que atravessam sua existência. A individuação, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 10 

portanto, não conduz ao isolamento narcísico, mas à ampliação da responsabilidade ética e relacional, 

pois implica reconhecer-se como parte de uma rede simbólica, histórica e social. Como destaca Jung, 

tornar-se indivíduo não significa separar-se do coletivo, mas relacionar-se com ele de forma mais 

consciente e diferenciada (JUNG, 2000). 

Desse modo, pode-se compreender a individuação como uma cartografia psíquica construída 

ao longo da vida, na qual o sujeito aprende a situar-se em relação às próprias emoções, desejos, limites 

e responsabilidades. Essa cartografia não é fixa, mas continuamente reelaborada, na medida em que 

novas experiências exigem reorganizações simbólicas. As práticas literárias, artísticas e culturais, ao 

oferecerem repertórios narrativos e imagéticos, contribuem diretamente para esse processo, 

favorecendo a construção de uma consciência capaz de articular interioridade e mundo social. 

No entanto, no contexto contemporâneo — marcado pela fragmentação das referências 

simbólicas e pela aceleração dos fluxos de informação —, a ausência de dispositivos simbólicos 

consistentes tende a dificultar a integração da experiência, favorecendo formas de dispersão subjetiva 

e fragilização emocional. Como observa Giorgio Agamben, a modernidade produziu uma ruptura 

significativa nos modos tradicionais de transmissão e elaboração da experiência, de tal forma que “o 

homem contemporâneo foi expropriado de sua experiência” (AGAMBEN, 2005, p. 21). Para o autor, 

a sucessão incessante de acontecimentos, informações e estímulos não se converte automaticamente 

em experiência, pois carece de mediações simbólicas capazes de transformar o vivido em saber 

existencial. 

Essa crise da experiência repercute diretamente na vida psíquica, uma vez que, sem estruturas 

narrativas e simbólicas que organizem afetos, memórias e conflitos, o sujeito tende a permanecer 

imerso em vivências fragmentadas, dificilmente integráveis à consciência. Nesse cenário, a 

fragilização emocional não pode ser compreendida apenas como um fenômeno individual ou clínico, 

mas como efeito cultural de um empobrecimento mais amplo das formas de simbolização. É 

justamente diante desse esvaziamento que as narrativas literárias e culturais adquirem renovada 

relevância, ao funcionarem como dispositivos capazes de reinscrever a experiência em percursos 

simbólicos dotados de sentido, favorecendo processos de reconhecimento, elaboração e integração 

subjetiva. 

 

5 O HERÓI COMO ESTRUTURA DO CRESCIMENTO: INDIVIDUAÇÃO E TRAVESSIA 

No contexto contemporâneo, marcado pela fragmentação das referências simbólicas e pela 

fragilização da experiência, a jornada do herói adquire renovada centralidade como matriz narrativa 

capaz de organizar, simbolicamente, os processos de amadurecimento psíquico. Longe de constituir 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 11 

apenas um motivo literário recorrente, o herói representa, na perspectiva da psicologia analítica, uma 

imagem arquetípica da consciência em formação, isto é, do eu que emerge progressivamente a partir 

do confronto com o desconhecido, com a instabilidade e com as tensões internas da experiência. 

Para Jung, o herói simboliza “a possibilidade de libertação da consciência em relação às forças 

inconscientes que ameaçam dominá-la” (JUNG, 2000, p. 167). Trata-se, portanto, de uma figura que 

não encarna perfeição ou invulnerabilidade, mas fragilidade, incompletude e abertura à 

transformação. Nas narrativas simbólicas, o herói surge frequentemente como criança, órfão, jovem 

inexperiente ou sujeito marginalizado, justamente porque representa o eu ainda em constituição, 

vulnerável às forças psíquicas que o atravessam e que exigem elaboração. 

A jornada heroica, nesse sentido, pode ser compreendida como uma dramatização simbólica 

do processo de individuação. Ao abandonar o espaço protegido, atravessar territórios desconhecidos, 

enfrentar provas e retornar transformado, o herói encena o movimento pelo qual o sujeito se afasta 

das identificações iniciais, confronta conteúdos inconscientes e reorganiza progressivamente sua 

relação consigo e com o mundo. Como observa von Franz, “o tema central dos contos e mitos heroicos 

é sempre o processo de transformação da personalidade” (VON FRANZ, 1990, p. 63), sendo a 

travessia marcada por perdas, rupturas e reconfigurações internas. 

Esse percurso, contudo, não se realiza sem confronto. No interior da jornada, destaca-se o 

papel fundamental da sombra e das figuras antagonistas, que ocupam posição estruturante na 

dinâmica da individuação. Na psicologia analítica, a sombra corresponde ao conjunto de aspectos 

rejeitados, reprimidos ou não reconhecidos pelo eu consciente — impulsos agressivos, desejos 

ambivalentes, fragilidades, ressentimentos e medos arcaicos (JUNG, 2000). Esses conteúdos, quando 

não simbolizados, tendem a retornar de forma desorganizada, interferindo no equilíbrio psíquico e 

nas relações do sujeito com o mundo. 

Nas narrativas simbólicas, essa dimensão aparece frequentemente personificada na figura do 

vilão, do monstro ou do adversário. Von Franz enfatiza que tais figuras “não representam apenas 

inimigos externos, mas aspectos da própria psique que precisam ser reconhecidos e transformados” 

(VON FRANZ, 1990, p. 71). O antagonista, assim, não funciona apenas como obstáculo narrativo, 

mas como operador psíquico da transformação: é por meio do confronto com aquilo que ameaça, 

desorganiza ou resiste que o herói é levado a ampliar sua consciência e a reorganizar sua estrutura 

interior. 

Essa dinâmica evidencia que a individuação não se realiza pela eliminação do conflito nem 

pela busca de estados permanentes de equilíbrio. Ao contrário, trata-se de um processo que implica 

reconhecer a presença constitutiva da ambivalência, do risco e da tensão na vida psíquica. Integrar a 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 12 

sombra não significa suprimi-la, mas incorporá-la progressivamente à consciência, transformando 

suas energias em recursos simbólicos de amadurecimento. Como afirma Jung, “aquilo que não chega 

à consciência aparece em nossas vidas como destino” (JUNG, 2000, p. 42), reforçando a necessidade 

do reconhecimento simbólico como condição de transformação. 

A oposição entre herói e antagonista, portanto, não deve ser lida como simples polarização 

moral entre bem e mal, mas como dramatização simbólica do embate entre integração e fragmentação, 

consciência e dissociação, elaboração e recalcamento. A presença da prova, do perigo e da ameaça 

confere densidade psíquica à jornada, impedindo que o percurso se reduza a uma narrativa idealizada 

de sucesso. É precisamente o encontro com o limite que confere sentido à travessia, pois obriga o 

sujeito a rever ilusões de controle, reconhecer vulnerabilidades e reconstruir referências internas. 

Nesse movimento, a jornada do herói configura uma constelação arquetípica complexa, na 

qual diferentes figuras — herói, sombra, antagonista, mentor, aliado, prova e retorno — se articulam 

dinamicamente no processo de transformação subjetiva. Essas figuras não operam de modo isolado, 

mas compõem um sistema simbólico que organiza a experiência psíquica em termos de conflito, 

aprendizagem e integração. Tal constelação expressa, em linguagem narrativa, a própria estrutura do 

amadurecimento humano: um percurso marcado por perdas, crises, reorganizações e reconfigurações 

identitárias. 

Os arquétipos que orbitam a constelação arquetípica não são “personagens decorativos”, mas 

dispositivos simbólicos que tornam inteligível a transformação interior: cada figura — mentor, aliado, 

guardião do limiar, trickster, figura do feminino/masculino interior, tesouro/centro — dramatiza uma 

etapa ou necessidade do processo de amadurecimento. Assim, no processo de travessia/de 

desenvolvimento humano, a figura do mentor (ou “velho sábio”), recorrente em mitos e narrativas 

literárias, não tem como função substituir o herói, mas oferecer orientação, instrumento simbólico ou 

palavra decisiva no momento de crise. Do ponto de vista junguiano, o mentor pode ser compreendido 

como imagem da função psíquica que favorece a ampliação da consciência — uma mediação que 

permite ao sujeito “ver” além do imediatismo do ego. Por isso, o auxílio do mentor frequentemente 

ocorre em situações-limite, quando o herói não dispõe de recursos internos suficientes para 

prosseguir. A presença dessa figura simboliza que a individuação não é um empreendimento solitário, 

mas um percurso em que a alteridade — pessoas, tradições, cultura, linguagem — opera como 

mediação estruturante. 

Outro elemento central é o limiar, frequentemente figurado como portal, floresta, oceano, 

caverna, estrada ou travessia. O limiar simboliza o ponto em que o herói deixa o espaço conhecido e 

entra no domínio do “não sabido”, isto é, do inconsciente e de suas forças. Essa passagem dramatiza 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 13 

o deslocamento da consciência para um território de instabilidade, onde antigas certezas não 

funcionam mais. Trata-se de um símbolo decisivo porque indica que amadurecer implica suportar a 

experiência de desorientação e risco, condição sem a qual não há reorganização subjetiva. 

Associados a esse movimento, surgem os aliados e os companheiros, que simbolizam recursos 

relacionais e afetivos necessários ao enfrentamento do conflito. Narrativamente, eles aparecem como 

amizades improváveis, animais auxiliares, figuras marginalizadas ou grupos de apoio; psiquicamente, 

representam a dimensão intersubjetiva da individuação. Em termos formativos, tais figuras 

introduzem uma ideia crucial: o crescimento não se reduz à vontade individual, mas envolve vínculo, 

cooperação, confiança e reconhecimento — dimensões decisivas para a integração emocional. 

Também é recorrente o trickster - o trapaceiro, o ambíguo, o cômico - cuja função simbólica 

é desestabilizar rigidezes e expor ilusões do ego. Em muitas narrativas, o trickster parece “atrapalhar”, 

mas seu efeito é produzir deslocamento: ele força o herói a perceber contradições, a abandonar defesas 

e a reconhecer aquilo que estava oculto. Na lógica da psicologia analítica, essa figura expressa o 

caráter paradoxal da transformação: muitas vezes, o amadurecimento não ocorre por controle, mas 

por ruptura de certezas e reconfiguração de sentidos. 

Outro núcleo arquetípico decisivo é a presença de uma figura que encarna o princípio do outro 

interno — frequentemente representada por imagens do feminino ou do masculino - em chave 

simbólica, não normativa. Essas figuras aparecem como personagem a ser resgatado, amado, 

compreendido ou reconhecido e remetem à necessidade de integração de dimensões afetivas, 

intuitivas e relacionais frequentemente dissociadas pela consciência. Nesse ponto, a jornada evidencia 

que a individuação implica ultrapassar unilateralidades: não se trata apenas de vencer obstáculos, mas 

de integrar funções psíquicas que faltavam ao sujeito para tornar-se “mais inteiro”. 

Por fim, a jornada frequentemente culmina na conquista de um tesouro — elixir, fogo, cura, 

palavra, objeto sagrado, retorno com conhecimento — que não deve ser lido como prêmio material, 

mas como símbolo do centro organizador do psiquismo. Trata-se, em termos junguianos, de uma 

imagem do Self, isto é, da totalidade possível da personalidade. Jung enfatiza que “a individuação 

não consiste em tornar-se perfeito, mas em tornar-se inteiro” (JUNG, 2000, p. 312). O “tesouro” 

simboliza exatamente esse ganho: não a eliminação do conflito, mas a aquisição de uma forma mais 

complexa de consciência, capaz de sustentar ambivalências e orientar escolhas. 

Essa função integradora da constelação heroica torna-se particularmente significativa no 

presente, em que a experiência tende a não se converter em sentido. Como observa Agamben,  “o 

homem contemporâneo foi expropriado de sua experiência” (AGAMBEN, 2005, p. 21), uma vez que 

a sucessão acelerada de informações e acontecimentos frequentemente inviabiliza a elaboração 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 14 

simbólica do vivido. Nessa condição, as narrativas heroicas operam como dispositivos de reinscrição: 

ao oferecerem sequência, conflito, travessia e retorno, permitem organizar afetos, memórias e 

impasses em uma forma narrativa inteligível, restaurando a possibilidade de converter vivência em 

aprendizado. 

Já do ponto de vista formativo, essa estrutura simbólica possui implicações decisivas para o 

desenvolvimento emocional. Ao acompanhar narrativas em que o herói teme, erra, fracassa e, ainda 

assim, prossegue, o sujeito aprende que o crescimento não se dá pela negação do sofrimento, mas por 

sua elaboração simbólica. A saúde psíquica, nessa perspectiva, não corresponde à ausência de 

conflitos, mas à capacidade de atravessá-los integrando frustrações, ambivalências e limites à própria 

história. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

No contexto contemporâneo, marcado pela aceleração dos fluxos informacionais, pela 

multiplicação de estímulos e pela fragmentação das referências culturais, torna-se cada vez mais 

difícil transformar a sucessão de acontecimentos em memória simbólica, saber existencial e sentido 

subjetivo. A fragilização das mediações narrativas e dos sistemas compartilhados de significação tem 

contribuído para a constituição de formas de vivência descontínuas, frequentemente destituídas de 

continuidade simbólica. Nesse cenário, a pedagogia simbólica da jornada do herói revela-se 

especialmente relevante, ao oferecer percursos narrativos capazes de organizar, integrar e 

ressignificar a experiência. 

Ao longo deste estudo, buscou-se demonstrar que a formação humana não pode ser 

compreendida de modo satisfatório a partir de modelos centrados exclusivamente na racionalidade 

instrumental, na fragmentação do conhecimento e na dissociação entre razão, emoção, imaginação e 

ética. A análise das práticas literárias, culturais e simbólicas à luz da psicologia analítica evidenciou 

que o desenvolvimento psíquico saudável depende, em grande medida, da existência de dispositivos 

narrativos que favoreçam a articulação entre interioridade e mundo social, contribuindo para a 

construção da consciência de si e do outro. 

Nesse percurso, a investigação do símbolo, dos arquétipos, da jornada do herói e da dinâmica 

entre consciência e sombra permitiu compreender que as narrativas não operam apenas como formas 

estéticas ou comunicativas, mas como estruturas simbólicas fundamentais para a constituição da 

identidade, da subjetividade e da relação com a alteridade. As práticas literárias, culturais, artísticas 

e midiáticas configuram-se, assim, como espaços privilegiados de elaboração psíquica, nos quais 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 15 

conflitos, perdas, ambivalências e desejos podem ser simbolicamente trabalhados, favorecendo 

processos de individuação, amadurecimento emocional e responsabilidade ética. 

Entretanto, no interior da cultura contemporânea, marcada por estéticas híbridas, 

fragmentadas e relativizadas, essas mesmas práticas tendem, por vezes, a reproduzir as dinâmicas de 

dispersão e instabilidade próprias do presente. Embora tais formas expressem legitimamente o 

espírito do tempo, elas também evidenciam os riscos de uma experiência desprovida de mediações 

simbólicas consistentes, na qual o sujeito permanece exposto à fragilização dos vínculos, à 

instabilidade emocional e às dificuldades de construção de sentido. 

Nesse horizonte, as práticas literárias, artísticas e culturais organizadas em redes, 

comunidades simbólicas e estéticas glocais revelam-se não apenas como expressão da fragmentação 

contemporânea, mas como espaços privilegiados de reconstrução da experiência simbólica. Ao 

operarem em zonas de contato, mobilidades culturais e territorializações múltiplas, ampliam as 

possibilidades de circulação, reinscrição e atualização dos arquétipos, permitindo que a experiência 

humana seja reorganizada em percursos narrativos dotados de sentido. Esse limiar — no qual 

convivem dispersão e potência simbólica — exige, portanto, uma consciência crítica capaz de 

reconhecer que o desafio atual não reside na ausência de símbolos, mas no modo como eles são 

mediados, partilhados e integrados. 

Diante desse quadro, torna-se indispensável refletir sobre o papel dos mediadores culturais — 

especialmente pais, professores e educadores — na transmissão, atualização e reinvenção das 

linguagens simbólicas. Esses agentes não atuam apenas como transmissores de conteúdos, mas como 

verdadeiros guardiões do simbólico, responsáveis por criar condições para que crianças, jovens e 

adultos possam acessar, interpretar e ressignificar as narrativas que estruturam sua experiência. A 

mediação da leitura, da escuta, da fruição estética e do diálogo interpretativo constitui, nesse sentido, 

um dispositivo central de formação emocional, ética e subjetiva. 

Por fim, promover experiências narrativas compartilhadas, estimular a reflexão simbólica e 

valorizar a imaginação não representa um retorno nostálgico a modelos tradicionais, mas uma 

resposta crítica às demandas de um tempo marcado pela instabilidade e pela descontinuidade. Trata-

se, antes, de reconhecer que a reconstrução da experiência simbólica constitui uma condição 

fundamental para a formação de sujeitos capazes de sustentar a complexidade da vida contemporânea 

sem sucumbir à fragmentação psíquica, reintegrando, de modo criativo e responsável, razão, emoção, 

imaginação e ética no interior dos processos formativos. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.2, p.1-16, 2026 16 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, Giorgio. Infância e história: destruição da experiência e origem da história. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2005. 

 

BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980. 

 

CANDIDO, Antonio. O direito à literatura. In: ______. Vários escritos. Rio de Janeiro: Ouro sobre 

Azul, 2011. p. 169–191. 

 

COMPAGNON, Antoine. Literatura para quê? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2009. 

 

COSSON, Rildo. Letramento literário: teoria e prática. São Paulo: Contexto, 2006. 

 

FRYE, Northrop. Anatomia da crítica: quatro ensaios. São Paulo: Cultrix, 1973. 

 

HARARI, Yuval Noah. 21 lições para o século XXI. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 

 

HARARI, Yuval Noah. Sapiens: uma breve história da humanidade. Porto Alegre: L&PM, 2020. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. 9. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 

 

JUNG, Carl Gustav. A dinâmica do inconsciente. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

VON FRANZ, Marie-Louise. A interpretação dos contos de fadas. São Paulo: Paulus, 1990. 

 

VON FRANZ, Marie-Louise. O processo de individuação. In: JUNG, C. G. et al. O homem e seus 

símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997. p. 158–229. 

 

ZILBERMAN, Regina. A leitura e o ensino da literatura. São Paulo: Contexto, 1988. 


