
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 1 

A CONTRIBUIÇÃO EXISTENCIALISTA DE JEAN-PAUL SARTRE PARA A FILOSOFIA 

POLÍTICA E PARA A PRÁXIS 

 

JEAN-PAUL SARTRE'S EXISTENTIALIST CONTRIBUTION TO POLITICAL 

PHILOSOPHY AND PRAXIS 

 

LA CONTRIBUCIÓN EXISTENCIALISTA DE JEAN-PAUL SARTRE A LA FILOSOFÍA Y 

LA PRAXIS POLÍTICAS 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n1-090 

 
Data de submissão: 12/12/2025 Data de publicação: 12/01/2026 

 

Braulio Cucolo Giordano 

Doutorando em Filosofia 

Instituição: Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

E-mail: braulio.giordano@gmail.com 

Orcid: 0000-0001-6636-7401 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9747873814625540 

 

RESUMO  

Este estudo examina a filosofia política do pós-guerra de Jean-Paul Sartre, traçando sua evolução de 

uma ontologia abstrata para um existencialismo socialmente engajado que integra a liberdade 

individual às condições históricas e materiais. Destaca o conceito de engajamento de Sartre, 

enfatizando a inseparabilidade da responsabilidade pessoal e da luta coletiva em contextos 

sociopolíticos. A análise explora a síntese de fenomenologia e marxismo feita por Sartre, abordando 

as tensões entre a liberdade radical e as restrições estruturais, bem como sua crítica ao capitalismo, 

ao colonialismo e à opressão. Os temas principais incluem a interdependência das liberdades, a 

autenticidade na ação coletiva, o reconhecimento mútuo e a formação de comunidades políticas. Este 

trabalho também visa considerar as respostas de Sartre a eventos do século XX, como a Segunda 

Guerra Mundial e a descolonização. Por fim, este estudo dialoga com as críticas aos posicionamentos 

políticos de Sartre e avalia sua influência duradoura na teoria política contemporânea, sugerindo 

direções para o pensamento político existencialista no enfrentamento das crises globais atuais. 

 

Palavras-chave: Jean-Paul Sartre. Existencialismo. Engajamento. Filosofia Política. 

 

ABSTRACT 

This study examines Jean-Paul Sartre’s postwar political philosophy, tracing its evolution from 

abstract ontology to a socially engaged existentialism that integrates individual freedom with 

historical and material conditions. It highlights Sartre’s concept of engagement, emphasizing the 

inseparability of personal responsibility and collective struggle within socio-political contexts. The 

analysis explores Sartre’s synthesis of phenomenology and Marxism, addressing tensions between 

radical freedom and structural constraints, and his critique of capitalism, colonialism, and oppression. 

Key themes include the interdependence of freedoms, authenticity in collective action, mutual 

recognition, and the formation of political communities. This work also aims to consider Sartre’s 

responses to 20th-century events such as World War II and decolonization. Finally, this study engages 

with critiques of Sartre’s political alignments and assesses his enduring influence on contemporary 

political theory, suggesting directions for existential political thought in addressing current global 

crises. 

https://doi.org/10.56238/arev8n1-090


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 2 

Keywords: Jean-Paul Sartre. Existentialism. Engagement. Political Philosophy. 

 

RESUMEN 

Este estudio examina la filosofía política de posguerra de Jean-Paul Sartre, rastreando su evolución 

desde la ontología abstracta hasta un existencialismo socialmente comprometido que integra la 

libertad individual con las condiciones históricas y materiales. Destaca el concepto sartreano de 

compromiso, enfatizando la inseparabilidad de la responsabilidad personal y la lucha colectiva en 

contextos sociopolíticos. El análisis explora la síntesis sartreana de la fenomenología y el marxismo, 

abordando las tensiones entre la libertad radical y las limitaciones estructurales, y su crítica del 

capitalismo, el colonialismo y la opresión. Los temas clave incluyen la interdependencia de las 

libertades, la autenticidad en la acción colectiva, el reconocimiento mutuo y la formación de 

comunidades políticas. Este trabajo también busca considerar las respuestas de Sartre a eventos del 

siglo XX como la Segunda Guerra Mundial y la descolonización. Finalmente, este estudio aborda las 

críticas a las orientaciones políticas de Sartre y evalúa su perdurable influencia en la teoría política 

contemporánea, sugiriendo direcciones para el pensamiento político existencial al abordar las crisis 

globales actuales. 

 

Palabras clave: Jean-Paul Sartre. Existencialismo. Compromiso. Filosofía Política. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 3 

1 INTRODUÇÃO 

No pós-guerra, Sartre deixa para trás uma ontologia mais abstrata e passa a defender um 

existencialismo assumidamente político. A responsabilidade individual, para ele, não pode mais ser 

pensada fora das condições históricas, materiais e sociais, mas isso não significa abandonar a teoria 

em nome da ação, o ponto é outro, isto é, tentar unir reflexão filosófica e história vivida, para que a 

filosofia não fique só na interpretação e se volte também à transformação do mundo, a ecoar a ideia 

de Marx de que ela precisa virar força prática1. O ponto de Sartre, ao fazer pensamento e ação se 

tocarem, é que a política não acontece num espaço asséptico, separado da vida. A liberdade não é uma 

palavra neutra, visto que ela se define no calor das disputas históricas, nas lutas coletivas e no 

engajamento. Por isso, ele vai deixando de lado o centro na psicologia individual e começa a encarar 

de frente a opressão coletiva e as respostas que ela provoca, isto é, resistência, organização e conflito 

social2. Aos poucos, Sartre percebe que autenticidade não é uma conquista solitária, ela acontece na 

fricção entre os nossos projetos e as estruturas que nos atravessam e nos restringem, do capitalismo 

à cultura, da política às formas de vida. Nesse sentido, “autodefinir-se” deixa de ser só uma afirmação 

íntima, já que torna-se um gesto com peso público. Cada ato é pessoal, mas nunca está fora do social, 

e seus efeitos alcançam estruturas que ultrapassam o indivíduo. A noção de “engajamento” condensa 

essa ideia, pois engajar-se é agir de um modo que realmente participe do rumo político das coisas, a 

reconhecer que liberdade e vida alheia estão amarradas. A pessoa engajada deve respeito cívico 

fundamentado na não-coerção, o que significa não apenas abster-se da dominação, mas também 

cultivar a sensibilidade a situações em que outros sofrem injustiças3. Mesmo nos primeiros escritos, 

ele já percebia que falar nos inscreve, por natureza, em tramas comunitárias de sentido4, já que falar 

não corresponde, apenas, a um jogo com signos abstratos, pois cada enunciado situa o indivíduo 

diante de coletividades nacionais, culturais e humanas determinadas. Isso, por si só, embaralha o ideal 

de uma liberdade solitária, já que a comunicação inaugura vínculos que nos antecedem e nos 

ultrapassam. Ao recusar a ficção de uma linguagem neutra, Sartre indica que a liberdade sempre se 

levanta no interior de estruturas sociais historicamente sedimentadas. A sua ética existencial se liga, 

sem disfarce, a uma crítica do capitalismo, isso porque escolher certos fins, e não a acumulação sem 

 
1 Nas palavras de Marx: “A arma da crítica não pode, é claro, substituir a crítica da arma, o poder material tem de ser 

derrubado pelo poder material, mas a teoria também se torna força material quando se apodera das massas” (Marx, Crítica 

da filosofia do direito de Hegel, Introdução, p. 157). 
2 https://jacobin.com/2023/05/jean-paul-sartre-existential-marxism-history-political-philosophy 
3 Ibidem. 
4 Kimberly Engels em seu artigo From In-Itself to practico-inert, diz o seguinte: “In BN, Sartre identifies the use of 

language as automatically placing us in a web of social relations at the level of our community, nationality and all of 

humanity: ‘To know how to speak is not to know how to pronounce and understand words in general; it is to know how 

to speak a certain language and by it to manifest one´s belonging to humanity on the level of a national collectivity’ (BN, 

657)” (p. 53). 

https://jacobin.com/2023/05/jean-paul-sartre-existential-marxism-history-political-philosophy


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 4 

freio, é ao mesmo tempo um aceno íntimo e um gesto público, é também, recusar normas que exigem 

validação externa, além de, no mesmo movimento, afirmar prioridades que se encarnam no cotidiano, 

no modo de trabalhar, de consumir, de se relacionar, de ocupar o tempo. 

Porém, não há romantização da simplicidade, ela não está igualmente ao alcance de todos. A 

estratificação econômica estreita o campo das possibilidades e faz com que alguns sequer tenham 

acesso às escolhas que, para outros, aparecem como virtude ou estilo de vida. Por isso, voltamos ao 

engajamento, ou seja, a liberdade só ganha relevância quando enfrenta e desloca estruturas 

coercitivas, caso contrário, torna-se uma palavra leve, bonita, incapaz de machucar o real. Nesse 

ponto, vale lembrar que leituras posteriores propõem uma correção importante, ao insistirem que a 

autenticidade precisa ser pensada de modo mais profundo no campo social, o que nos leva a crer que 

o próprio Sartre não o fizera ou teria conseguido sustentar uma formulação deste tipo, ao menos no 

começo dos seus escritos5. 

Se ninguém se torna indivíduo sozinho, então respeitar os outros não é “bondade” opcional, é 

o que torna a autoafirmação possível6. Autenticidade não é se retirar do mundo, pois de algum modo, 

é permanecer nele sem trair o outro e sem trair a si mesmo, sem chamar de liberdade aquilo que é só 

isolamento. Além disso, quando se assume isso com seriedade, até a ideia de caráter precisa ser 

revista, porque ele deixa de parecer uma posse privada e passa a aparecer como algo que se forma, se 

corrige, se testa e se ajusta no corpo das relações7. Se tivermos em mente o pensamento existencial, 

ele em grande medida e à luz de Sartre, recusa a ideia de traços de caráter fixos e, ainda assim, 

reconhece que os nossos projetos podem adquirir certa regularidade no tempo, de modo que falamos 

de caráter como leitura provisória, elástica, capaz de apontar para o que alguém pode vir a ser sem 

aprisionar essa pessoa numa identidade determinista, e este é o ponto crucial da sua filosofia. Por 

isso, uma educação política (Bildung) pode existir num contexto existencial quando se assume como 

formação em movimento, o que significa que incentiva autoprojetos, cria condições, e exige 

responsabilidade, em vez de fixar identidades como se fossem permanentes. Talvez, a ambição de 

Sartre no pós-guerra seja justamente a de fazer a ontologia existencial sair do plano abstrato para 

ganhar materialidade, a transbordar, assim, para uma antropologia sintética, concreta o suficiente, 

para encarar as crises sociopolíticas de então e as que insistem em permanecer no nosso tempo8. O 

seu compromisso não era escapista nem doutrinário, exigia, de algum modo, um posicionamento ativo 

dentro da dinâmica histórica, a manter a crença na capacidade individual de escolha e isso significava 

 
5 Heter, p. 86. 
6 Ibidem. 
7 Heter, p. 145. 
8 Sartre, What is literature?, p. 14-15. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 5 

afirmar que a realidade humana “se supera” em direção a possibilidades além das suas condições 

imediatas9, todavia, fazê-lo por meio de uma práxis orientada para resistir às forças prático-inertes 

que incorporam essas condições.  

Logo, reconhecer a liberdade como relacional desarma a caricatura do existencialismo como 

filosofia de decisões solitárias, como se escolher fosse um ato puro e descolado do mundo. Em Sartre, 

isso se traduz numa ética que se compromete com a luta coletiva contra a dominação, já que agimos 

sob a pressão persistente de estruturas herdadas e, ainda assim, é nesse intervalo, nesse entre, que a 

ação precisa recusar o veredito dessas estruturas e negar que elas tenham a última palavra sobre a 

existência. 

 

2 FUNDAMENTOS DA FILOSOFIA POLÍTICA DE SARTRE: LIBERDADE E 

RESPONSABILIDADE NA VIDA POLÍTICA 

Nesta oportunidade, vale abrir um novo passo do argumento. Jean-Paul Sartre não só defende 

uma liberdade relacional, pois também, critica uma concepção “interiorista” de liberdade tomada 

como bem privado. O que ele recusa, no fundo, é a imagem da liberdade como peça de museu, 

intocada. Há uma tentação antiga, quase confortável, de tratar a liberdade como um bem secreto, 

guardado no cofre interior do sujeito, intacto, como se o mundo não pudesse alcançá-la, como se 

bastasse dizer “sou livre” e a questão estivesse encerrada. A liberdade, nesse sentido, é movimento, é 

risco, é escolha no terreno concreto e, sobretudo, consequência, em outras palavras, a liberdade 

precisa de atrito e este, ao passo que existe, já faz provar que a sua exterioridade de algum modo lhe 

dá arrepios e também existe, logo ela não pode ser pensada como pura interioridade. Além disso, 

Sartre insiste que toda escolha já é um ato ou ação pública, mesmo quando parece privada, porque 

escolhemos sob condições que não inventamos e, ao escolher, devolvemos ao mundo uma certa 

imagem do humano, um certo desenho de futuro. Em certa medida, a sua ontologia existencial agarra-

se a ideia que os seres humanos são radicalmente livres no sentido de que são sempre capazes de 

transcender a situação dada10. Contudo, essa transcendência não representa um afastamento da 

realidade para um reino distante, já que ocorre dentro de contextos históricos e socialmente 

condicionados. O mundo em que vivemos, de fato, já está marcado por projetos humanos, e as 

possibilidades individuais emergem em resposta a esse ambiente estruturado, isso torna a liberdade 

intrinsecamente ligada às responsabilidades geradas pela convivência com outros, cujos projetos e 

liberdades podem ser tanto respeitados quanto minados. Nesse quadro, a vida política é o campo em 

 
9 Engels, K., p. 50. 
10 Ibidem. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 6 

que a autonomia individual só se realiza em relação à autonomia dos demais. Assim, o respeito cívico 

aos outros, enquanto iguais na comunidade política, resulta do princípio de interdependência das 

liberdades11. 

Isto posto, reconhecer a própria responsabilidade política fundamental é admitir que a 

indiferença ao sofrimento ou à opressão alheia é incompatível com a autenticidade. Em Sartre, essa 

exigência não se reduz a uma ética pessoal, ela funciona como condição do engajamento e da 

participação na vida comum. Essa relação, contudo, se complica quando diferentes liberdades entram 

em conflito. É nesse terreno que Sartre recorre a narrativas e exemplos concretos para sustentar que 

a escolha autêntica requer a assunção integral da responsabilidade pela decisão tomada, inclusive 

pelas consequências que ela impõe à autodeterminação de outrem, sob a forma de dano ou de 

restrição12. Nesse sentido, negar as consequências seria uma evasão, o que Sartre chamaria de 

mauvaise-foi13. O equilíbrio é estranho: eu ajo sabendo que não posso salvar todas as liberdades de 

uma vez e, mesmo assim, me recuso a usar essa impossibilidade como desculpa para me omitir ou 

para impor. Em seus momentos mais generosos, Sartre imagina que o reconhecimento mútuo pode 

abrir caminho para uma política sem dominação e por tal razão, ele insiste numa diferença simples, 

ou seja, exigir que o outro concorde não é o mesmo que pedir a sua cooperação, pois só o pedido 

preserva o outro como sujeito14. A cooperação, por exemplo, quando se convida alguém a participar 

de um projeto político, expressa respeito pela autonomia do outro ao mesmo tempo que orienta a ação 

para fins comuns. Deste modo, esse reconhecimento recíproco fornece um modelo não apenas para 

vínculos pessoais, mas também para a luta coletiva, na qual a atuação conjunta afirma cada 

participante como agente e criador, e não como simples instrumento.  

Entretanto, o compromisso existencial deve levar em conta as estruturas sociais que limitam 

a liberdade para além das relações interpessoais. O prático-inerte15, os resultados materiais e 

institucionais sedimentados da práxis passada, alimentam a serialidade, um modo impessoal de 

existência coletiva no qual os indivíduos veem a si mesmos e aos outros como partes 

intercambiáveis16. Nessas condições, a ação política corre o risco de se reduzir à reprodução de 

padrões dominantes, em vez de gerar mudanças autênticas. À vista disso, a responsabilidade política 

implica romper com a inércia, a transformar a serialidade numa práxis grupal genuína, criando 

espaços onde os indivíduos se reconheçam mutuamente como agentes insubstituíveis. O 

 
11 Engels, K., p. 116. 
12 Horton, S., p. 93. 
13 Sartre, O existencialismo é um humanismo, p. 19-20. 
14 Heter, p. 63. 
15 Sartre, CRD, p. 195. 
16 Engels, K., p. 60. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 7 

envolvimento de Sartre com o marxismo, por exemplo, sem se submeter às suas variantes mais 

deterministas, fundamentou a sua compreensão de que a responsabilidade política inclui resistir à 

exploração inerente ao capitalismo e ao colonialismo17. Isto posto, Sartre definiu a injustiça 

econômica não apenas como privação material, mas também como uma restrição sistêmica da 

liberdade humana. Em grande medida, em condições de escassez ou dominação ideológica,  os 

indivíduos podem assumir papéis impostos pelas relações de poder existentes, a minar assim, tanto 

sua própria autenticidade quanto as liberdades daqueles ao seu redor, e para Sartre, opor-se a tais 

estruturas é parte integrante de levar a liberdade a sério. A escolha política, portanto, vai além das 

instituições formais, visto que abrange a participação cultural, o discurso intelectual e a solidariedade 

com os grupos oprimidos18. Para Sartre, participar ativamente dos movimentos sociais, em vez de 

permanecer na posição de mero comentarista, constituía uma forma de exercer responsabilidade 

política. Mesmo quando colaborava com grupos ideologicamente divergentes, como coletivos 

maoístas, ele privilegiava o debate recíproco e a deliberação crítica, em detrimento da adesão acrítica 

ou da disciplina cega19. Essa abordagem reflete a sua convicção de que não se pode defender 

genuinamente a libertação enquanto se suprime a capacidade de outros de discordar ou propor 

alternativas. O mesmo princípio orientou as suas atividades literárias, já que para ele, a literatura 

engajada não era arte rebaixada à propaganda, mas uma escrita que assume, desde o início, que as 

palavras têm o peso de deslocar a consciência, abrir fissuras no costume e, em certos momentos, 

incitar à ação. 

Desta maneira, um escritor politicamente responsável reconhece que moldar o discurso 

público implica obrigações quanto à veracidade sobre a opressão e à abertura ao diálogo 

transformador. Para Sartre, responsabilidade não significa infalibilidade nem pureza de resultados, 

significa reconhecer, de modo contínuo, que as escolhas de cada um formam tanto quem somos 

quanto o campo sociopolítico que compartilhamos20. Assim, ele avalia a própria vida pela manutenção 

da continuidade com compromissos fundamentais como democracia, fraternidade e humanidade 

compartilhada, mesmo que objetivos específicos tenham sido alcançados apenas parcialmente. Por 

conseguinte, o fio condutor desses compromissos ressalta que a liberdade atinge sua plena atualidade 

quando exercida em conjunto com outros que se esforçam por bens comuns. O conflito, aqui, reside 

entre dois pólos que não se deixam separar, isto é, a liberdade como impulso radical de começar e a 

responsabilidade como atenção ao que nos liga aos outros. Sartre resiste a explicações que reduzam 

 
17 Sartre, Search for a method, p. 18-21. 
18 Drake, D., p. 60-61. 
19 Ibidem. 
20 Schuster, S., p. 65. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 8 

a ação a simples efeito de estruturas, como se fôssemos arrastados por elas sem resto. Porém, ele 

também recusa a fantasia de uma escolha “pura”, sem contexto, sem custo, sem consequências, como 

se decidir fosse flutuar acima do mundo21. A vida política emerge da negociação dessa tensão, ou em 

outras palavras, afirmar a iniciativa individual, a manter a sensibilidade à forma como cada ato 

participa em redes mais amplas de significado, instituição, história e possibilidade. Em última análise, 

Sartre nos convida a confrontar um paradoxo: somos condenados a ser livres mesmo quando as nossas 

circunstâncias não são livremente escolhidas. Essa condensação não nos absolve, pelo contrário, nos 

vincula ainda mais à tarefa de nos engajarmos politicamente, para que os nossos próprios projetos, e 

os de outros, não permaneçam aprisionados por limitações injustas que poderíamos, de outra forma, 

desafiar. 

 

2.1 AUTENTICIDADE E AÇÃO COLETIVA 

Na perspectiva existencial de Sartre, a autenticidade emerge como uma virtude profundamente 

relacional quando considerada no contexto da ação coletiva. Embora os seus primeiros escritos 

ontológicos frequentemente examinassem a autenticidade como um projeto individual, 

desenvolvimentos posteriores em seu pensamento indicam que tal projeto só adquire pleno 

significado quando situado em meio a lutas sociopolíticas compartilhadas22. Dessa perspectiva, a 

autenticidade não se reduz à mera integridade pessoal ou à fidelidade às próprias escolhas subjetivas, 

ela envolve afirmar ativamente a liberdade dos outros e reconhecer a interdependência social que 

torna possível qualquer autodefinição. Esse reconhecimento complexifica os ideais simplistas de "ser 

fiel a si mesmo" ao inseri-los em redes onde a identidade de cada um é constantemente mediada pelo 

reconhecimento recíproco23. Quando a ação coletiva é guiada por compromissos autênticos, podemos 

sugerir perguntar, ela resiste tanto às exigências coercitivas de instituições hierárquicas quanto às 

tendências solipsistas que poderiam fragmentar a solidariedade?  

Nos últimos anos de sua vida, Sartre tornou-se extremamente consciente de como a cultura de 

consumo e o conformismo em massa ameaçavam a autenticidade, a diluir a responsabilidade pessoal 

numa aceitação passiva das normas dominantes24. Num contexto politizado, uma colaboração genuína 

implica que cada participante não apenas aja a partir dos seus próprios projetos, mas incorpore a 

 
21 Heter, p. 29. 
22 Ibid., p. 167. 
23 Ibid., p. 150. 
24 De acordo com Sartre: “I think that really a theory of freedom which does not also explain alienations – to what extent 

freedom can let itself be manipulated, deviated, turned against itself – can cruelly deceive someone who does not 

understand all that it implies and who thinks that freedom is everywhere. But if one  carefully reads what I´ve written, 

then I don´t think one can make that sort of mistake” (Sartre, Self-Portrait at seventy, p. 89). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 9 

autonomia e as aspirações dos outros como elemento constitutivo do próprio sentido do movimento. 

Essa cooperação expressa a dimensão ética que Sartre considerava indispensável a qualquer horizonte 

de sociedade emancipada, isto é, as relações entre os seres humanos devem preservar o respeito 

mútuo, mesmo no interior de processos de transformação revolucionária25. Contudo, Sartre manteve-

se cauteloso quanto à possibilidade de um alinhamento perfeito entre a autenticidade pessoal e os 

objetivos coletivos, já que tensões profundas surgem quando indivíduos inseridos num movimento 

mascaram seu oportunismo ou interesse próprio sob a retórica da solidariedade, um exemplo de má-

fé coletiva. Na leitura de Sarah Horton, a má-fé deve ser impedida de se tornar dominante, mesmo 

porque, a ação coletiva pode conservar a sua autenticidade mesmo quando imperfeita, desde que 

permaneça orientada pela preocupação com a liberdade dos outros e não se deixe capturar por uma 

má-fé desenfreada26. Essa nuance é notável para a filosofia política porque permite admitir acordos e 

concessões sem perder de vista o risco da dominação. Nesse sentido, do ponto de vista da seção a 

seguir (2.2), será possível percebermos como a responsabilidade política se desdobra naturalmente 

em contextos coletivos, isto é, os atores devem aceitar a total responsabilidade não apenas por ações 

isoladas, mas também por sua influência cumulativa em movimentos compartilhados.   

 

2.2 INFLUÊNCIA DA FENOMENOLOGIA NA FILOSOFIA POLÍTICA DE SARTRE 

A orientação política de Jean-Paul Sartre não aparece separada do seu primeiro modo de fazer 

filosofia. Ela cresce, em grande medida, do método fenomenológico que marcou os seus 

compromissos iniciais e lhe deu, concomitantemente, duas coisas: instrumentos conceituais e uma 

cautela epistêmica. Mais tarde, isso volta com mais profundidade quando ele passa a pensar liberdade, 

responsabilidade e ação sociopolítica como questões que se decidem na experiência concreta. A 

fenomenologia, afinal, pede que se descreva o vivido como ele se apresenta, antes de encaixá-lo em 

sistemas metafísicos prontos. Essa fidelidade ao que aparece, esse cuidado em não pular etapas, 

afinou-se profundamente com a ambição existencial da sua filosofia, ou seja, partir da materialidade 

da experiência e, a partir daí, deixar emergir o que a existência exige de nós, inclusive no plano ético 

e político. Ao partir das estruturas da consciência tal como experimentadas diretamente, a 

fenomenologia o encorajou a situar a vida política como um modo de existência antes que esta se 

tornasse uma categoria abstrata da teoria. Essa orientação fundamentou a política na interação 

concreta entre percepção, motivação e encontro interpessoal, a evitar a redução prematura a 

explicações deterministas. No cerne dessa influência está o desenvolvimento, por Sartre, do “cógito” 

 
25 Schuster, S., p. 65. 
26 Horton, S., p. 89. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 10 

como ponto de partida para a análise da liberdade, pois ao adaptar Descartes através de uma lente 

fenomenológica, ele toma o ato da consciência como primário, e então reconstrói analiticamente as 

suas condições necessárias, isto é, uma autoconsciência pré-reflexiva (o para-si), o mundo como 

campo de projetos intencionais e a presença dos outros como co-subjetividades27. 

Essas condições tornam-se, politicamente, significativas porque delimitam o espaço 

ontológico no qual a responsabilidade pode surgir, uma vez que sem o outro não há reconhecimento, 

bem como, sem um mundo compartilhado não há espaço para ação comum. Assim, a fenomenologia 

fornece a Sartre uma explicação na qual a interdependência política deriva de estruturas básicas do 

ser, e não de acordos históricos contingentes. Nesse sentido, a reconfiguração da causalidade em 

“motivação” por Husserl também deixou uma marca determinante no pensamento de Sartre. Ao 

recusar-se a enquadrar a ação humana em termos puramente causais e emprestados das ciências 

naturais, a fenomenologia manteve o espaço para a liberdade como uma característica irredutível da 

subjetividade28. Na política, isso protege contra doutrinas deterministas, econômicas ou biológicas, 

as quais possibilitam reduzir os seres humanos a efeitos de forças estruturais. Para Sartre, essa postura 

preserva a agência porque, mesmo sob o peso das condições materiais e das instituições, ainda somos 

capazes de iniciar novos sentidos e de transformar as circunstâncias herdadas, deste modo, ele se 

afasta do registro mais formal de Husserl ao colocar essas estruturas na superfície da práxis e no curso 

da história, onde elas nos pressionam, mas também podem ser deslocadas. Por conseguinte, Sartre 

rejeitou qualquer busca por categorias ahistóricas que operassem fora da temporalidade e em vez 

disso, argumentou que o que parecem ser características necessárias da consciência muitas vezes só 

são reconhecidas ex post facto, como “necessidades de fato”, produzidas no decorrer da vida. Assim, 

essa temporalização abre caminho para a política, isto é, se até mesmo os nossos modos mais 

arraigados de perceber o eu e o outro são historicamente gerados, eles permanecem passíveis de 

mudança por meio da ação coletiva, logo, a exigência ética de autenticidade torna-se concebível 

precisamente porque a consciência não está limitada por formas eternas29. 

A atenção fenomenológica à intersubjetividade mostrou-se vital quando Sartre começou a 

analisar a dominação e o reconhecimento na vida cívica. O encontro com o outro envolve tanto a 

minha atribuição de significado quanto o recebimento de significados dele, e esses “limites fatuais” 

à liberdade não são absolutos, porém surgem por meio de situações concretas30. Politicamente, isso 

se traduz numa sutil consciência de que a solidariedade não pode ser construída sobre definições 

 
27 Kuntze, T. S., p. 64. 
28 Flyyn, T. R., p. 8. 
29 Kuntze, p. 73. 
30 Heter, p. 9. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 11 

unilaterais, pois outros moldarão os termos sob os quais sou reconhecido, assim como eu moldo os 

deles. A dialética senhor/escravo, por exemplo, ajuda a ver, de maneira quase elementar, o que está 

em jogo no reconhecimento, pois este, não acontece em relações profundamente assimétricas e além 

disso, para existir como reconhecimento mútuo, ele precisa de uma igualdade ao menos aproximada 

e de respeito recíproco31.  

A fenomenologia, em certo sentido, ajuda a ampliar essa passagem da ontologia para a 

política, porque insiste em olhar para o contexto. Quando Sartre fala em espaço hodológico, a sua 

fala diz respeito a uma malha de trajetos possíveis e de impedimentos reais, aquilo que, na prática, 

abre ou fecha caminhos e, tal fato, aproxima a decisão existencial de análises como as da sociologia 

e até da física, as quais explicam como os ambientes moldam o movimento e delimitam o que pode 

ser feito32. Para a política, isso significa olhar para as instituições para além de ordens burocráticas, 

de modo a enxergá-las como espaços vividos onde certos caminhos podem estar abertos e outros 

bloqueados. Embora a fenomenologia resista a explicar esses caminhos unicamente por meio do 

determinismo causal, também, ela destaca como os sujeitos interpretam a sua situação e, assim, a 

modificam por meio da ação. No entanto, se notarmos mais detalhadamente, de um lado, está o 

compromisso fenomenológico com a descrição rigorosa sem impor teleologias externas, do outro, a 

insistência de Sartre, influenciada pelo marxismo, de que as estruturas opressivas devem ser 

ativamente transformadas.  

O desafio assumido por Sartre  pode ser considerado severo, como o de preservar a fidelidade 

à experiência vivida e orientar a filosofia por fins emancipatórios. Nesse sentido, ao recusar tanto o 

positivismo quanto o idealismo transcendental, ele abre espaço para uma tese/pensamento filosófico 

crucial, já que condições empíricas como a escassez econômica não são nem fatos intocáveis ou 

fixados para sempre, nem simples projeções da consciência, pois elas aparecem como horizontes 

históricos dados na experiência, no entanto, horizontes que podem ser deslocados, contestados e 

transformados. É por isso que, como já notaram alguns intérpretes, mesmo quando a sua intervenção 

política se torna frontal, seja no apoio à revolução socialista, seja no contato com coletivos maoístas, 

ela não abandona essa sensibilidade fenomenológica. O seu ativismo surge como a sua continuidade 

em outro registro, onde descrever o vivido implica também disputar o que nele se apresenta como 

inevitável33. 

 
31 Ibid., p. 167. 
32 Flyyn, T. R., p. 27. 
33 Drake, D., p. 54; Lethbridge, D., Constructing peace by freedom, p. 4. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 12 

Os seus diálogos com diversos grupos tinham menos a ver com conformidade doutrinária do 

que com a manutenção de um processo reflexivo aberto, semelhante à redução fenomenológica 

aplicada ao discurso sociopolítico. Esse método envolvia despir-se de preconceitos ideológicos para 

examinar de novo como as pessoas vivenciam as suas situações e como essas situações poderiam ser 

reconfiguradas em direção a uma maior liberdade. A fenomenologia, portanto, fez mais do que 

informar a filosofia inicial de Sartre, ela forneceu um núcleo metodológico duradouro para a sua 

política. A sua paciência descritiva o treinou para enxergar a opressão como distorções na própria 

estrutura da vida intersubjetiva, isto é, maneiras pelas quais as liberdades alheias são mal 

reconhecidas ou canalizadas para formas alienadas. Essa percepção, de algum modo, reforçou a sua 

convicção de que a ação política autêntica deve cultivar relações onde o reconhecimento mútuo seja 

possível, não como gestos simbólicos, mas mediante práticas sustentadas dentro de projetos coletivos. 

Entretanto, Sartre permaneceu atento à possibilidade de que a própria fenomenologia pudesse cair na 

abstração se dissociada das lutas concretas. Assim, ao unir os seus conceitos à materialidade histórica 

sem sucumbir ao determinismo, ele elaborou um estilo de pensamento político comprometido tanto 

com a precisão na descrição das condições vividas quanto com a afirmação de sua transformabilidade 

por meio da práxis. Nesse sentido, e de um modo geral, podemos enfatizar que a fenomenologia não 

influenciou a sua política somente num estágio inicial, uma vez que ela de outro modo, permaneceu 

intrinsecamente acoplada a cada articulação do seu engajamento, a garantir que o seu apelo pela 

liberdade estivesse fundamentado em como as pessoas de fato vivem e poderiam viver de outra forma 

nos seus mundos sociais. 

 

2.3 SARTRE DIANTE DO MARXISMO E DO MATERIALISMO HISTÓRICO 

 A relação de Sartre com o marxismo e o materialismo histórico é marcada por uma complexa 

negociação entre a insistência existencialista na liberdade radical e a ênfase marxista na determinação 

socioeconômica. A sua trajetória filosófica evidencia que ele nunca esteve disposto a abandonar a 

afirmação existencialista central de que os seres humanos são fundamentalmente livres, mas também 

reconheceu que a liberdade sempre se desdobra dentro de histórias materialmente condicionadas. Há, 

nesse encontro, uma negociação contínua como o trabalho paciente de manter aberto um conflito que 

é, ele mesma, fértil, porque a liberdade, para Sartre, não se deixa reduzir a um olhar abstrato. Ele, a 

todo momento, recusou leituras deterministas, seja da filosofia, seja do pensamento de Marx, as quais 

poderiam reduzir a ação a meros epifenômenos da estrutura de classes, ao mesmo tempo que, também 

poderiam influenciar interpretações puramente voluntaristas que ignoram o peso das condições 

herdadas. Nesse sentido, o seu pensamento político se desenvolveu como uma tentativa de conciliar 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 13 

dois tipos diferentes de necessidade, tais como as restrições estruturais reveladas pelo materialismo 

histórico e a espontaneidade irredutível da práxis concebida em termos existenciais34. A tendência de 

integrar esses paradigmas, em certo sentido, transpareceu na sua formulação metodológica do 

“método progressivo-regressivo”35 e essa sua abordagem lhe permitiu uma análise que poderia 

avançar regressivamente na identificação das condições econômicas e sociais formativas e, em 

seguida, de forma progressiva, caminhar em direção do reconhecimento de como a criatividade 

humana seria capaz de remodelar essas mesmas condições.  

Nesta mesma medida, a sua virtude epistêmica residiu na recusa em conceder prioridade 

ontológica a uma base ou a uma superestrutura, e em vez disso, Sartre as relacionou com a dialética 

mediada pela práxis. Esta mediação, de algum modo, incorporou a sua convicção de que os seres 

humanos nunca são meros produtos da história, mas também os seus produtores contínuos. No 

entanto, essa produção deve ocorrer inserida em padrões já sedimentados, o que ele denominou como 

prático-inerte: resultados reificados de práxis anteriores que condicionam as possibilidades presentes 

sem ditá-las completamente36. Deste modo, a sua leitura de Marx torna-se constantemente filtrada 

por essa preocupação de manter a primazia da ação individual, bem como, o seu diálogo com o 

capitalismo, certamente, ilustra isso inequivocamente, já que para Sartre, as estruturas capitalistas 

minam as relações autênticas ao reduzir os indivíduos a papéis mercantilizados num sistema 

econômico baseado na escassez37. 

Essa crítica ecoa a análise de Karl Marx, porém desloca a ênfase para a experiência vivida, 

uma vez que a alienação, além de ser uma condição objetiva, é também uma deturpação na capacidade 

de um indivíduo de construir-se para projetos de origem própria. Deste modo, Sartre acaba por 

reformular o conceito de exploração a avistá-lo como uma restrição à liberdade existencial. De outra 

perspectiva, mas na mesma esteira que o existencialismo sartriano propõe, o seu diálogo com o 

marxismo segue a apontar para a necessidade de formas coletivas de resistência com a ênfase evidente 

de não apagamento da individualidade. Flynn observa, nesse sentido, o "nominalismo dialético" de 

Sartre, o qual buscava evitar a redução dos indivíduos a elementos anônimos, ao mesmo tempo que 

recusava uma desconexão atomística dos conjuntos sociais38. Em termos práticos, isso significava 

conceber a sociedade como internamente relacionada, de modo que a existência individual fosse 

constitutiva da realidade coletiva, mesmo que permanecesse irredutível a ela. De algum modo, o 

 
34 Sartre, What is literature? p. 15. 
35 Sartre, Search for a method, p. 85-154. 
36 Engels, K., p. 52-53. 
37 Sartre, CRD, p. 293-294. 
38 Flyyn, T. R., p. 16-17. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 14 

conflito entre relações internas e externas na ontologia social reflete a luta de Sartre para integrar a 

subjetividade existencial à estruturas materialistas históricas sem perder nenhuma das dimensões39. 

A sua prática política, frequentemente, refletia alianças táticas com movimentos comunistas quando 

tal cooperação se alinhava a necessidades históricas concretas, já que da mesma forma, ele apoiava 

abertamente causas proletárias, mantendo-se, contudo, independente de doutrinas oficiais40. As suas 

intervenções em fóruns globais, por exemplo, como o Conselho Mundial da Paz, basearam-se não 

apenas na oposição às estruturas coloniais imperialistas, bem como, em visões estratégicas mais 

amplas para evitar uma catástrofe nuclear e fomentar frentes populares unificadas capazes de defender 

a liberdade tanto em nível nacional quanto transnacional. Portanto, podemos afirmar que essas ações 

acabam por ressaltar como a capacidade de ação existencial pode participar de forma significativa 

nas lutas materialistas históricas, desde que a síntese teórica não se reduza à rigidez ideológica. 

Fundamentalmente, em suma, Sartre sustenta que os indivíduos possuem liberdade criativa mesmo 

sob sistemas socioeconômicos opressivos41. 

Ao partir da premissa de que “a existência precede a essência”42, Sartre defende a necessidade 

de situar as análises da condição humana em presentes historicamente concretos e ao fazê-lo, 

operacionaliza o objetivo de Marx de que a filosofia transforme a realidade, mantendo-se fiel ao foco 

do existencialismo na autodefinição individual por meio da ação. A práxis, em certo sentido, assume 

o protagonismo e não se restringe ao trabalho, mas abrange amplamente todas as formas de 

transformação intencional das realidades herdadas, a incluir cultura, linguagem e compromissos 

interpessoais43. Em todos os casos, o conhecimento sobre as condições deve ser colocado em relação 

ativa com o ser-no-mundo para que a libertação seja mais do que uma promessa retórica. Pode-se 

argumentar que a sua defesa da liberdade radical corre o risco de minimizar a inércia estrutural, e 

além disso, a sua obra convida a questionar se tal ênfase subestima a profundidade com que os padrões 

sociais podem restringir os espaços de possibilidade antes que a ação ocorra, todavia, essa tensão 

pode ser precisamente o que mantém o seu pensamento politicamente vibrante, isto é, ele recusa a 

complacência diante dos determinismos, só que exige consciência das reais limitações que requerem 

estratégias coletivas organizadas, além da revolta individual44. Deste modo, ao combinar a atenção 

fenomenológica às situações vividas com a crítica do materialismo histórico à exploração sistêmica, 

Sartre cria uma filosofia permeada tanto por urgência quanto por abertura, uma postura intelectual 

 
39 Ibid., p. 7. 
40 Lethbridge, D., Constructing peace by freedom, p. 15. 
41 Flyyn, T. R., p. 7-10. 
42 Sartre, O existencialismo é um humanismo, p. 12. 
43 Engels, K., p. 52. 
44 Flyyn, T. R., p. 15. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 15 

que não se absorve completamente no marxismo clássico nem se distancia de seu horizonte 

transformador. Em última análise, a sua relação com o marxismo reflete um esforço contínuo de 

síntese filosófica, o que significa aceitar que a libertação exige a alteração de estruturas objetivas, 

simultaneamente, que afirma o papel insubstituível de cada pessoa na produção dessas mudanças por 

meio da escolha consciente e da ação situada. Essa dupla lealdade visa transformar a sociedade sem 

corroer a especificidade, o tipo de política em que a capacidade de ação é preservada mesmo em meio 

à luta coletiva, e em que a história permanece um campo perpetuamente reconstruído por meio de 

uma práxis sensível tanto à necessidade quanto à possibilidade. 

 

3 LIBERDADE EM SITUAÇÃO, A POLÍTICA EM SARTRE 

dA análise existencial de Sartre revela que a liberdade, embora frequentemente concebida em 

termos solitários ou individualistas, possui uma estrutura inerentemente relacional. A noção de que a 

minha liberdade existe em isolamento desmorona diante de uma análise fenomenológica mais 

aprofundada da vida social, e a liberdade de cada pessoa está intrinsecamente ligada à teia de relações 

com outros, cujas capacidades de escolha são igualmente reais, porém vulneráveis a violações. Neste 

caso, se tivermos em mente a autenticidade, à luz de Sartre, averiguamos que ela exige o 

reconhecimento dessa implicação mútua, ou seja, não posso afirmar genuinamente a minha própria 

autonomia sem, simultaneamente, afirmar e respeitar a autonomia daqueles que me cercam45. Essa 

postura, em pequena medida, tem a capacidade de transformar o engajamento político orientado para 

a sustentação de um horizonte coletivo de possibilidades. Nesse sentido, o imperativo ético é evidente, 

isto é, se a individualidade emerge da interação, então qualquer ato que negue a liberdade do outro 

corrói as condições sob as quais a minha própria liberdade pode florescer, e além disso, essa visão 

coloca a interdependência no centro do existencialismo. Assim, se voltarmos os olhos para a 

liberdade, passamos a tê-la, além de uma possibilidade, como uma práxis situada que só se materializa 

por meio do seu exercício em circunstâncias concretas e marcadas pelas ações e respostas dos outros. 

Mesmo escolhas aparentemente isoladas de interferências externas derivam sua inteligibilidade de 

um campo compartilhado de significados, moldado conjuntamente por todos os participantes de uma 

sociedade. Assim, aquilo que pode parecer liberdade puramente privada sempre depende de estruturas 

de reconhecimento mútuo46.  

Ao inserir a liberdade nessas relações recíprocas, Sartre desafia as interpretações que a 

enquadram como uma posse íntima, dissociada da vida comunitária, e em vez disso, ela deve ser 

 
45 Heter, p. 15. 
46 Engels, K., p. 60. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 16 

entendida como algo constantemente negociado entre agentes cujos projetos se cruzam. Então, somos 

capazes de asseverar a existência de um conflito, que como tal, ganha destaque porque as liberdades 

não caminham em linhas paralelas, posto que elas se encontram, se atravessam, disputam o mesmo 

espaço, e às vezes se chocam como corpos numa rua estreita. Nesse caso, a liberdade do outro tem 

importância para além de um pequeno detalhe, ela já está presente como presença, como limite, como 

convite e como resistência. A partir deste entrelaçamento, podemos de algum modo aferir, que a 

política e a ética ganham certa relevância, porque escolher nunca é apenas escolher para si, mesmo 

porque não vivemos num mundo sozinhos e pelo contrário, escolher, é escolher num mundo habitado, 

onde cada ação projeta impressões, indícios e efeitos. Sartre se recusa a tornar esse cenário mais 

confortável do que ele é. Ele não oferece uma teoria que apague a fricção entre as vontades, nem uma 

moral que prometa saídas desalinhadas com possiveis atritos, e pelo contrário, insiste em manter o 

conflito à vista, de modo a tê-lo como realidade e não como mera possibilidade. Assim sendo, agir 

com autenticidade, nesse quadro é, em alguma medida, assumir o peso do ato no interior das relações 

reais, bem como, aceitar que há situações em que a minha ação, mesmo necessária, mesmo justificada, 

inevitavelmente, estreita o campo de ação do outro47. 

Essa aceitação não deixa espaço para o autoengano. Quando a aceitamos, recusamos a recusa 

em reconhecer o dano causado e desconfiamos de qualquer narrativa que esconda coerção atrás de 

uma linguagem “benevolente”. É preciso ter lucidez, lucidez para perceber como a busca pelos meus 

objetivos entra no mundo e, quando entrar, ser possivel ajudar a moldar o campo de possibilidades 

dos outros, às vezes até a poder estreitá-lo. De algum modo, é preciso que tentemos deixar evidente, 

que a liberdade não é e não pode ser propriedade privada, o que nos faz crer que ela, estritamente, 

precisa sempre estar à margem, bem como, entrelaçada entre liberdades compartilhadas.  

Entretanto, uma complexidade adicional surge quando consideramos as condições estruturais, 

o prático-inerte, que moldam muitas interações antes mesmo delas ocorrerem48. Esses resultados, 

sedimentados de ações passadas, influenciam a possibilidade de certas reciprocidades de serem 

concretizadas. Quando a desigualdade, a escassez ou a dominação ideológica prevalecem, alguns 

indivíduos se veem privados, não apenas materialmente, mas também existencialmente, podendo ser 

incapazes de atuar como co-criadores plenos em projetos sociais devido a papéis impostos e à 

diminuição de sua capacidade de ação e, nesses casos, o respeito à interdependência requer um 

compromisso de alterar essas estruturas subjacentes para que elas não mais impeçam perpetuamente 

a participação. Levando isso em conta, Sartre vincula o reconhecimento mútuo diretamente à luta 

 
47 Horton, S., p. 85. 
48 Engels, K., p. 58. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 17 

política, isto é, sem desmantelar as instituições opressoras, a afirmação da liberdade corre o risco de 

permanecer um gesto verbal sem o respaldo de mudanças substanciais. Os eventos que envolveram, 

por exemplo, os movimentos estudantis na França durante maio de 1968 ilustram vividamente esse 

princípio e Sartre interpretou a resistência estudantil, a incluir atos de violência, como respostas à 

violência social arraigada e exercida por meio de aparelhos estatais como a polícia49. Além disso, ele 

enfatizou que esses jovens rejeitaram um futuro predeterminado imposto pelas instituições da geração 

mais velha e buscaram construir uma ordem alternativa baseada em diferentes relações sociais50. Por 

conseguinte, a violência foi concebida distantemente de um caos niilista, pois atuou como práxis 

orientada para a transformação, uma posição controversa, diga-se de passagem, e que destaca a sua 

crença de que a liberdade significativa para um grupo pode, por vezes, exigir a ruptura de sistemas 

que limitam a capacidade de escolha de outro grupo. 

 

3.1 LIBERDADE NA SOMBRA DA OPRESSÃO  

A concepção de liberdade de Sartre adquire particular urgência quando colocada em contraste 

com a opressão, pois nessas circunstâncias, a afirmação existencial de que “o homem está condenado 

a ser livre”51 torna-se um desafio político concreto. A opressão, em sua análise, não é simplesmente 

a supressão de liberdades específicas, uma vez que ela constitui uma distorção ativa da existência 

humana, a reduzir os indivíduos a objetos dentro de um projeto alheio52. Quando faltam recursos e 

oportunidades, não é apenas algo externo que se perde, perde-se também, uma certa intimidade com 

o possível; a vida, de algum modo, vai ficando menor tanto no fazer quanto no que nos permitimos 

imaginar. Há um momento, se meditarmos um pouco, em que a restrição passa a habitar o próprio 

modo como alguém se move no mundo, como se pensa antes mesmo de agir. O dano, às vezes, se 

infiltra devagar, a orientar os passos, a sugerir limites, a ensinar silenciosamente até onde se pode ir. 

Nesse sentido, pouco a pouco, a própria experiência de existir, é que começa a se ajustar ao que lhe 

foi deixado. Falar de liberdade sob opressão reivindica, portanto, ter em mente toda a amplitude do 

que Sartre entende por autodeterminação, ou seja, algo muito maior do que a capacidade abstrata de 

escolher entre opções oferecidas por uma ordem injusta. A opressão opera em múltiplos níveis, o que 

significa que na sua forma mais arraigada, manifesta-se através daquilo que Sartre denomina prático-

 
49 Drake, D., p. 45. 
50 Ibid., 46. 
51 Sartre, O existencialismo é um humanismo, p. 15. 
52 Heter, p. 48. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 18 

inerte, isto é: os resultados sedimentados de práticas anteriores que se desvincularam de sua 

intencionalidade original e agora confrontam os agentes como forças estranhas53. 

Consequentemente, instituições, arranjos econômicos e até mesmo preconceitos sociais 

profundamente enraizados passam a funcionar como massas inerciais que desviam ou neutralizam 

iniciativas individuais, direcionando-as para resultados alinhados a padrões anteriores em vez de 

aspirações presentes. Além disso, essa inércia se intensifica porque muitas vezes se apresenta de 

forma anônima, o que Sartre denominou de antipraxis, a dificultar a resistência direcionada a 

adversários identificáveis. Nesses contextos, proclamar a responsabilidade individual pela mudança 

pode soar vazio, a menos que seja acompanhado por estratégias capazes de romper com essa inércia 

e reabrir o campo de projetos possíveis. Por vezes, essa ruptura assume formas que desestabilizam as 

categorias morais convencionais. Quando recorre a exemplos históricos, como levantes anticoloniais 

ou momentos revolucionários, Sartre reconheceu que a violência pode estar intrinsecamente ligada à 

afirmação da liberdade contra sistemas arraigados cujo próprio funcionamento depende da violência 

contínua contra grupos subjugados, isto é, por mais problemático que isso seja para uma ética 

fundamentada no reconhecimento mútuo, ele resiste às exigências idealistas de uma autenticidade 

“pura” e não contaminada por compromissos ou conflitos. Em certos contextos, a autonomia não se 

oferece por completo, ela é oferecida aos pedaços, negociada, quase envergonhada de si. Há situações, 

também, em que agir sem trair nenhum ideal é simplesmente impossível, porque o mundo pressiona 

e a coerção determina o preço de cada ação humana. Nesses casos, o que se poderia chamar de má-

fé limitada, quando a ação não alcança o que afirma, pode ser o único modo ainda disponível de 

exercer alguma autonomia sob uma certa opressão intensa54.  

Entretanto, isso não deve justificar danos gratuitos, pelo contrário, deve reconhecer que a 

pureza moral absoluta é estruturalmente impossível onde a dominação já definiu grande parte do 

cenário em que os atores devem se mover. O peso ético atribuído à resistência e à opressão, decorre 

da sua convicção de que as restrições às liberdades alheias têm um impacto negativo sobre as próprias 

liberdades55. Não basta garantir a isenção pessoal da coerção, a deixar intactas as injustiças 

circundantes, visto que tal isolamento é ilusório, pois qualquer sociedade habituada à dominação 

mantém um clima no qual todas as liberdades dependem de desequilíbrios de poder.  

De fato, a vida cotidiana num contexto opressivo produz acomodações sutis, uma espécie de 

má-fé, que normalizam a hierarquia e tornam as alternativas invisíveis. Nesse sentido, Sartre insiste 

 
53 Engels, K., p. 60-61. 
54 Horton, S., p. 91. 
55 Heter, p. 15. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 19 

que a preocupação genuína com a própria liberdade implica, logicamente, uma oposição igualmente 

veemente às estruturas que restringem a autonomia alheia. Essa dinâmica, do mesmo modo, auxilia 

em explicar porque a opressão, para ele, era conceitualmente anterior à exploração em termos 

marxistas56. Ora, enquanto a exploração descreve a apropriação econômica da mais-valia do trabalho, 

a opressão abrange fenômenos mais amplos, como a exclusão política, o desconhecimento cultural, 

o racismo ou sexismo institucionalizados, todos igualmente corrosivos para a autodefinição. De tal 

maneira, ao privilegiar a opressão como categoria analítica, Sartre pôde abordar formas de dominação 

negligenciadas pelas críticas estritamente econômicas e, assim, integrar as preocupações 

existencialistas sobre a subjetividade com as análises marxistas de uma injustiça, a poder ser 

considerada, sistêmica.  

Sob condições de opressão, a questão do reconhecimento adquire centralidade analítica e 

normativa. Relações de subjugação deformam o reconhecimento recíproco e o reconfiguram segundo 

padrões de dominação e submissão que evocam a dialética senhor/escravo. A diferença, porém, é 

crítica, pois nessas situações, o vínculo tende a operar como assimetria estabilizada, sem sequer 

preservar o momento hegeliano de interdependência, no qual o dominador permanece, ainda que 

negativamente, dependente do reconhecimento do dominado57. Nesse sentido, o reconhecimento do 

opressor torna-se um mecanismo de controle em vez de afirmação, já que o indivíduo é visto 

unicamente através de papéis impostos que servem às relações de poder existentes e o sujeito 

oprimido pode internalizar essas definições (uma forma de má-fé) ou resistir a elas por meio de atos 

que visam reivindicar a autoria sobre seu ser-para-os-outros. Em certa medida, a libertação política 

envolve a transformação desses reconhecimentos impostos em reconhecimentos fundamentados na 

igualdade, e sem essa mudança, a emancipação estrutural corre o risco de deixar intacta a dominação 

interpessoal. Por um lado, a dimensão fenomenológica enriqueceu a análise de Sartre ao mostrar 

como a opressão se enraíza não apenas em leis ou mercados, mas também em modos habituais de 

perceber a si mesmo e ao outro, modos que podem se espalhar “ideias semelhantes” sem uma reflexão 

consciente58. 

 
56 Ibid., p. 48. 
57 Ibid., p. 46. 
58 Engels, K., p. 55. De modo a clarificar a ideia, pens em alguém que permanece num trabalho claramente opressor, o 

que significa que todos os dias, algo se repete em silêncio. A decisão de ficar nunca aparece como escolha explícita,  ela 

acaba vindo como hábito, como adiamento, como uma justificativa que muda de forma conforme o dia “só até o fim do 

mês”, “não é o momento”, “poderia ser pior”. Não há um instante claro em que a pessoa diz a si mesma “decido 

permanecer”, pois a escolha acontece antes da frase. Esse tipo de pensamento pode tanto preservar alguém quanto mantê-

lo preso, do mesmo modo, que ele não mente exatamente, mas também não se deixa interrogar com facilidade; em certa 

medida, é só quando se tenta interromper esse giro automático que a decisão, enfim, ganha uma materialidade. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 20 

Deste modo, essas percepções podem carregar intensidades emocionais coletivas que moldam 

o comportamento em massa quase independentemente de uma escolha deliberada. A resistência, 

portanto, requer o cultivo tanto da consciência lúcida quanto de práticas contrárias capazes de 

desalojar esses padrões arraigados da consciência coletiva. Nesse sentido, a práxis historicamente 

situada permanece como ponto central, pois a liberdade sob opressão não pode ser imposta do nada, 

já que ela emerge do engajamento com as condições materiais de modo a alterá-las para que se tornem 

concebíveis e viáveis novos modos de relação59. Desmontar estruturas segregacionistas não altera 

apenas códigos legais, mas interfere na própria vida comum a deslocar práticas que pareciam naturais 

e a abrir a possibilidade de que relações antes organizadas por hierarquias impostas comecem a se 

rearranjar de outro modo, uma vez que sem mudanças nesse nível do ambiente compartilhado, os 

apelos à responsabilidade individual tendem a recair sempre sobre os mesmos, transformando-se em 

formas discretas de culpabilização da vítima enquanto as condições que moldam a ação seguem 

operando quase intactas como se nada tivesse sido tocado. Como a liberdade nunca é assegurada de 

forma definitiva, mas continuamente reconstruída pela práxis, os movimentos emancipatórios devem 

permanecer vigilantes para não se acomodarem em novas formas práxis inertes, propensas a alienar 

aqueles que visavam empoderar60, e isso implica uma política perpetuamente aberta à revisão, bem 

como, uma recusa em santificar qualquer arranjo, simplesmente, por ter surgido de lutas de libertação.  

Nessa perspectiva, resistir à opressão vai deixando de parecer cumprimento de um dever que 

vem de fora e passa a se mostrar como cuidado com as condições em que um projeto de vida ainda 

pode permanecer reconhecível para si mesmo ao longo do tempo, porque quando a dominação circula 

sem freio ela não precisa me atingir de imediato para já me atingir, ela pode até me poupar por um 

instante e ainda assim ir corroendo a superfície comum onde as minhas escolhas ganham sentido, a 

desfazer a reciprocidade que as torna mais do que um capricho privado, bem como, afinando o mundo 

até que a liberdade vire apenas um nome bonito para movimentos permitidos, e a autenticidade, sem 

alarde, comece a depender do silêncio, do desvio, da adaptação contínua ao que oprime, como se 

sobreviver bastasse e, no entanto, não basta. Pode haver uma perda nesse caminho, como a coragem 

de agir e a própria possibilidade de escolher sem aceitar, internamente, a lógica que reduz os outros, 

pois com eles, reduz também aquilo que eu posso ser entre eles61. Em vista disso, liberdade e opressão 

se definem reciprocamente, uma vez que cada ato que reforça ou enfraquece uma, inevitavelmente 

afeta a outra, de modo que a tarefa filosófica, pelo menos como enxergamos à luz de Sartre a própria 

 
59 Flyyn, T. R., p. 16. 
60 Kuntze, p. 70. 
61 Salvan, J., p. 142. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 21 

filosofia, é manter a lucidez sobre esse entrelaçamento enquanto se busca a transformação não 

somente no nível da intenção pessoal, mas também dentro das estruturas sedimentadas através das 

quais as intenções tomam forma, ou não, na história vivida. 

 

3.2 ÉTICA E RESPONSABILIDADE POLÍTICA: SOLIDARIEDADE E RECONHECIMENTO 

MÚTUO 

A ética existencial de Sartre situa a solidariedade como uma extensão necessária da 

interdependência das liberdades. Em contextos da vida política, essa necessidade surge do fato de que 

a minha liberdade só encontra sentido dentro de uma rede de relações onde os outros são igualmente 

reconhecidos como agentes autônomos62. Nesse contexto, o reconhecimento mútuo é o processo pelo 

qual os indivíduos afirmam a subjetividade e a capacidade de autodefinição uns dos outros, a resistir 

às reduções a categorias abstratas ou papéis funcionais impostos por sistemas de dominação. Este 

reconhecimento não pode ser puramente formal ou distante, já que deve estar intrinsecamente ligado 

a relações sociais concretas nas quais o outro se encontra como insubstituível. Apelar simplesmente 

a uma humanidade comum, sem engajamento situacional, corre o risco de cair no que Sartre criticou 

como “mau humanismo”, ou seja, abstrações esvaziadas de reciprocidade vivida. Desse ponto de 

vista, a solidariedade assume duas dimensões, uma delas é a ética e uma é a estratégica. Segundo a 

perspectiva ética, primeiramente, trata-se da recusa em considerar a liberdade alheia como 

dispensável na busca de projetos pessoais, e de acordo com a perspectiva estratégica, em segundo 

lugar, trata-se do alinhamento consciente da ação individual com os esforços coletivos voltados para 

o desmantelamento da opressão e da reestruturação das condições que permitam o florescimento da 

reciprocidade genuína. Assim, a solidariedade aparece como práxis e distancia-se de uma 

identificação passiva, pois ela se concretiza na participação contínua em movimentos e comunidades 

que descentralizam a autoridade e preservam espaço real para a dissidência63. Nesse sentido, o 

reconhecimento mútuo funciona como um freio para que a solidariedade não se transforme em 

simples conformidade; o diálogo só se sustenta quando consegue acolher as diferenças sem apagá-las 

e é desta maneira que a dialética senhor/escravo oferece a Sartre uma chave para compreender como, 

sob a opressão, o reconhecimento deixa de operar e se converte em relação assimétrica64. Onde a 

dominação persiste, o reconhecimento não circula livremente, ele é capturado, usado pelo senhor 

como espelho do próprio poder e não como abertura ao outro. Deste modo, a subjetividade do escravo 

 
62 Heter, p. 159. 
63 Schuster, S., p. 65. 
64 Heter, p. 64. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 22 

só aparece sob permissão, recortada pelos termos da submissão, reconhecida somente até onde não 

ameaça a ordem que a nega. Assim, torna-se perceptível que a solidariedade verdadeira não nasça 

desse gesto condicionado, visto que ela requer a ruptura da assimetria para que o reconhecimento 

deixe de ser recompensa pela obediência e possa, enfim, afirmar a igualdade como ponto de partida 

e não como concessão tardia. Isso demanda uma transformação das estruturas sociais, o que Sartre 

chama de prático-inerte, o que significa em outros termos, e distintos das já apresentados, uma 

reprodução de modos hierárquicos de reconhecimento65, caso contrário, o respeito interpessoal corre 

o risco de ser minado por um ambiente que constantemente reinscreve a desigualdade, mesmo em 

interações amistosas ou cooperativas.  

Neste caso, o reconhecimento mútuo, adquire ainda mais complexidade quando analisado sob 

a ótica de situações em que as liberdades estão em tensão e em que agir em conjunto não dissolve o 

conflito, mas o intensifica. Como mencionado anteriormente, aceitar a responsabilidade por limitar o 

alcance do outro torna-se parte da autenticidade66, contudo, a solidariedade alerta para o perigo de 

normalizar tais restrições fora de situações de necessidade inescapável. Ela nos insta a 

permanecermos atentos para determinar se a limitação decorre de um conflito genuinamente 

irredutível ou de hábitos fomentados por contextos opressivos. A luta contra desigualdades mais 

amplas perde força quando, internamente, repete os mesmos gestos de mando, como um 

silenciamento e uma concentração de autoridade. Por isso, a vigilância interna espelha a luta externa 

e a mantém honesta, como se a política tivesse de aprender, em tempo real, a não reproduzir aquilo 

que combate. A própria práxis histórica torna isso visível, já que as colaborações de Sartre com 

ativistas anticoloniais mostram um esforço de coerência, pois não bastava pensar a liberdade como 

princípio, era preciso colocá-la em circulação junto de quem lutava para alargar o campo do possível, 

e, ao alinhar a ação existencial com projetos de libertação coletiva, Sartre buscava fazer da 

intervenção um lugar de responsabilidade, onde a teoria não pairasse acima da história, mas entrasse 

nela e se deixasse cobrar por ela67. 

É eminente salientar, que Sartre enxergava a solidariedade como uma ação conjunta em 

condições definidas por aqueles que vivenciam a opressão diretamente, de modo a distinguir-se de 

um mero apoio retórico. A sua ênfase no debate recíproco, mesmo quando se associava a grupos cuja 

 
65 Heter deixa evidente, quando revisita Hegel, à luz de Sartre, que “Say I cut a down a thousand tree. To whom am I 

proving my superiority? The trees do not confer on me the recognition of superiority I seek. If I (metaphorically) cut 

down people (treating them as objects, unworthy of respect), then they too will fail to confer on me the status I am trying 

to achieve. Thus, the ethical value of a complete self in Hegel´s sense arises at least in part due  to self-defeating nature 

of desire” (Ibid., p. 37). 
66 Horton, S., p. 91. 
67 Drake, D., p. 45; Lethbridge, D., Constructing peace by freedom, p. 15. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 23 

ideologia divergia da sua, ressalta que o reconhecimento mútuo exige abertura para ser questionado, 

sem tratar tais questionamentos como ameaças à unidade68. Quando a discordância leva ao diálogo 

em vez da exclusão, a solidariedade se aprofunda em vez de diminuir. Além disso, a extensão que 

Sartre faz da ideia de Marx sobre os modos de produção que moldam a vida social e intelectual reflete 

como a solidariedade deve levar em conta as realidades materiais69. 

 

4 O OUTRO COMO ATOR POLÍTICO 

Para Sartre, o reconhecimento emerge da estrutura inerentemente intersubjetiva da existência, 

mas raramente se apresenta de forma pura ou harmoniosa. O momento do encontro com o Outro 

carrega consigo tanto a possibilidade de afirmação mútua quanto a inevitabilidade do conflito. A 

ontologia do ser-para-o-outro de Sartre deixa isso claro: ser visto por outro é tomar consciência de si 

mesmo como um objeto em seu campo de liberdade, despojado de todo o seu olhar e confrontado 

com uma limitação à própria transcendência70. Essa destotalização não é simplesmente uma irritação 

psicológica, pois ela revela uma condição estrutural de existência na qual o meu projeto está sempre 

suscetível a ser integrado ao universo de significados de outrem sem o meu consentimento, e além 

disso, o conflito, neste ínterim, é ontológico antes de se tornar político, uma vez que o Outro aparece 

como necessário para a minha individualidade, bem como, capaz de impor definições que me 

distanciam de mim mesmo71. Essa ambivalência confere ao reconhecimento o seu caráter complexo. 

Embora a verdadeira reciprocidade exija o reconhecimento do Outro como um sujeito livre e capaz 

de autodefinição, a própria estrutura do olhar tende à assimetria72. Posso experimentar o 

reconhecimento do outro apenas por meio de representações que não controlo totalmente, e ele pode 

me reconhecer apenas de maneiras filtradas por seus próprios projetos. Em contextos opressivos, por 

exemplo, essas dinâmicas são amplificadas e o reconhecimento se distorce, tornando-se um ato de 

dominação em vez de igualdade73. 

Nesse sentido, a relação senhor/escravo oferece mais do que uma alegoria histórica, visto que 

ela funciona como uma lente para a subjugação política, pois o senhor "reconhece" o escravo apenas 

como instrumento de trabalho, a apagar a sua autonomia enquanto depende da sua presença oculta 

para a sua própria identidade. Este reconhecimento é, além de condicional, instrumental e 

inerentemente conflituoso, porque afirma o outro apenas sob formas que negam a sua verdadeira 

 
68 Drake, D., p. 46. 
69 Sartre, Search for a method, p. 23-24. 
70 Salvan, J., p. 122. 
71 Due, R., p. 83. 
72 Sartre, O ser e o nada, p. 331. 
73 Heter, p. 64. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 24 

liberdade, e em grande medida, este fato aponta para a insistência de Sartre de que o conflito não é 

acidental nas relações humanas, mas intrínseco a elas74. A liberdade do Outro limita a minha, 

precisamente porque ambas as liberdades se expandem dentro de um campo finito de possibilidades 

atreladas a condições históricas e materiais75. O que complica ainda mais as coisas é que nenhuma 

das partes ocupa um papel fixo, e a qualquer instante posso ser tanto aquele que reconhece quanto 

aquele que é reconhecido, ou seja, senhor numa relação e subordinado em outra. Na vida política, 

essa oscilação se manifesta por meio de alianças instáveis, relações de poder variáveis e narrativas 

contestadas sobre quem define quem. O reconhecimento torna-se, assim, um espaço onde identidades 

coletivas são forjadas e fragmentadas, cada posição carregando potencial para solidariedade ou 

antagonismo, a depender da possibilidade de se manter uma autonomia recíproca. Isto posto, de algum 

modo podemos reiterar, que a ética existencial que Sartre idealiza não visa apagar esse conflito por 

meio da assimilação numa unidade homogeneizadora, em vez disso, aceita a luta como inevitável, a 

buscar formas de engajamento onde o reconhecimento mútuo permaneça possível em meio à 

discordância76. 

Essa aceitação implica recusar dois extremos: o recuo para o isolamento cartesiano, que 

abandona o campo à dominação acrítica77, e a imposição coercitiva sobre a liberdade alheia em prol 

da obtenção de objetivos próprios. Ambas as respostas negam a possibilidade de que o 

reconhecimento possa surgir da reciprocidade consciente entre liberdades distintas. No entanto, 

sustentar essa reciprocidade na prática revela-se difícil em condições de inércia prática que 

sedimentam as relações anteriores em formas sociais rígidas78. As instituições que perpetuam a 

desigualdade estruturam as interações cotidianas de forma tão completa que até mesmo atos 

concebidos como igualitários podem reproduzir inconscientemente modos hierárquicos de 

reconhecimento. A estrutura que Sartre sugere, é a de desmantelar essas forças inerciais, assim como, 

é um pré-requisito para transformar o reconhecimento conflituoso em algo mais próximo da 

afirmação mútua, e se não forem questionadas, essas estruturas garantem que o reconhecimento 

permaneça atrelado a padrões que possam reafirmar continuamente a dominância. Assim, as emoções 

também mediam o reconhecimento de maneiras que favorecem ou prejudicam a sua autenticidade. 

Vergonha ou orgulho, por exemplo, podem surgir quando confrontados com a avaliação de outra 

 
74 Hegel, A fenomenologia do espírito, parágrafo 182, p. 24. 
75 Ibid., p. 145 
76 Ibidem. 
77 Ibid., p. 30. 
78 Engels, K., p. 58. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 25 

pessoa e essas respostas afetivas revelam o quão profundamente a nossa noção de identidade está 

ligada ao sermos vistos pelos outros79. 

Em contextos onde a desigualdade política permeia a própria percepção, por exemplo, através 

de olhares racializados ou generificados, tais emoções não são meros resíduos, mas elementos ativos 

que moldam a resistência ou a submissão. Sartre sugere como emoções violentas, sob predicados 

impostos, podem sinalizar tanto internalização quanto revolta, isto é, sentir-se “mau” sob o 

julgamento de outrem pode significar aceitar o conteúdo moral que ele afirma, ou simplesmente reagir 

visceralmente contra ser definido. Em contextos de ação coletiva, essas dinâmicas se multiplicam. 

Um grupo revolucionário recém-formado, pode alcançar uma integração onde cada membro 

internaliza a práxis dos outros como seu próprio “aqui”, multiplicado em diferentes lugares80 a criar 

um “nós” provisório a partir de indivíduos seriais. Mesmo essa unidade carrega consigo sementes de 

conflito, pois a soberania é mantida por cada participante e o consenso dentro desses grupos precisa 

competir com tendências à centralização ou ao faccionalismo. O reconhecimento, nesse sentido, opera 

dinamicamente, sendo constantemente conquistado e renegociado, uma vez que qualquer deslize no 

tratamento instrumental dos membros dissolverá a multiplicidade cooperativa, transformando-a 

novamente em serialidade alienada. A política existencial de Sartre, portanto, reformula o 

reconhecimento como uma práxis contínua, vulnerável à dissolução em dominação a cada instante. 

O desafio ético reside em engajar a oposição sem reduzir os adversários a meros obstáculos 

desprovidos de subjetividade, uma tentação intensificada em contextos revolucionários que exigem 

ação decisiva contra agentes opressores. Mesmo neste âmbito, ele aconselha contra delegar a 

responsabilidade inteiramente à história ou a ideais abstratos, já que é preciso assumir tanto a 

necessidade do confronto quanto seu custo humano, sem se esconder atrás de justificativas 

deterministas81. 

O conflito em torno do reconhecimento abre, também, uma pergunta emudecida acerca da 

autenticidade sob coação. Quando a vida é estreitada por sistemas injustos, a liberdade não 

desaparece, porém muda de forma, fica menor, aprende a caber onde não deveria. E então acontece 

que, para não perder de todo a capacidade de agir, o sujeito aceita pequenas torções em si mesmo, 

uma espécie de má-fé limitada, como, estritamente, uma forma de sobrevivência82. A questão passa a 

ser, se tais compromissos tendem a expandir os espaços para o reconhecimento mútuo, ou, a 

consolidar assimetrias que os impedem por completo. Tal fato reconhece que a reciprocidade perfeita 

 
79 Due, R., p. 91. 
80 Flyyn, T. R., p. 18. 
81 Salvan, J., p. 143. 
82 Horton, S., p. 90. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 26 

pode ser inatingível, mas ainda assim vale a pena aproximá-la por meio de práticas sensíveis à 

diferença e resistentes à integração. Em certa medida, o que emerge das reflexões de Sartre é uma 

imagem de engajamento político enraizada no confronto lúcido com a natureza dual da 

intersubjetividade, a qual é indispensável para a individualidade, mas predisposta à luta83. Nesse 

contexto, o verdadeiro trabalho político consiste em manter condições em que o conflito reabre o 

reconhecimento continuamente, a criar espaço para que os sujeitos se apresentem uns aos outros como 

coconstituidores de um mundo humano compartilhado, ainda que contestado. 

 

4.1 RELAÇÕES DE PODER E SUBJETIVIDADE 

A concepção de subjetividade de Sartre é inseparável de uma análise das relações de poder. A 

presença do Outro, em grande medida no campo experiencial, inevitavelmente refrata a liberdade 

individual através de estruturas de dominação, dependência e contestação. A constituição do eu como 

um ser-para-si não ocorre no vácuo; ela é continuamente mediada pelo ser-para-os-outros, pelo olhar 

que objetifica ao mesmo tempo que possibilita o reconhecimento84. Isso significa que o poder de 

definir, reconhecer ou rejeitar a minha subjetividade reside parcialmente fora de mim, nos atos 

interpretativos e nas configurações institucionais que me posicionam dentro de uma organização 

totalizada do mundo85. Quando alguém me observa, a sua percepção integra a minha existência ao 

seu próprio projeto, potencialmente limitando a minha transcendência. Em condições benignas, essa 

incorporação pode contribuir para o reconhecimento mútuo, mas em contextos assimétricos, torna-se 

um mecanismo de controle. Então, essa assimetria ultrapassa a barreira interpessoal, ela é, em alguma  

medida, sustentada e amplificada pelo que Sartre descreve como o prático-inerte86, que incorpora 

projetos humanos anteriores em formas materiais e instituições sociais que condicionam as relações 

subsequentes. 

Deste modo, as relações de poder, podemos aferir, vão ganhando um ar quase impessoal. Elas 

já não se apresentam como algo que se negocia a cada encontro, entre sujeitos plenamente 

conscientes, mas como um fundo herdado que organiza silenciosamente o modo como o 

reconhecimento acontece. São estruturas que não precisam falar alto para funcionar, elas orientam 

gestos e ações, expectativas e posições antes mesmo que alguém perceba que está respondendo a elas. 

Nessas condições, a subjetividade pode se dobrar sem que ninguém a force diretamente. A 

conformidade não nasce sempre do medo explícito, pois o hábito pode ser a sua força de nascimento, 

 
83 Due, R., p. 83; Heter, p. 64,145; Salvan, J., p. 73. 
84 Due, R., p. 84. 
85 Salvan, J., p. 116. 
86 Engels, K., p. 58-59. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 27 

bem como, a repetição, o modo como o mundo vai ensinando quem cada um deve ser, como por 

exemplo, em hierarquias ocupacionais que passam a definir pessoas inteiras por uma função, um 

cargo, um lugar fixo, até que a possibilidade de agir fora desse enquadramento comece a parecer 

estranha ou imprópria. O outro já nos vê assim, e pouco a pouco passamos a nos ver do mesmo modo. 

Desse jeito, as percepções interpessoais chegam quase prontas, moldadas por forças que não têm 

materialidade, porém, de algum modo, têm força; forças cuja inércia dificulta qualquer deslocamento. 

A fenomenologia do poder ajuda a perceber que esse processo tateia terrenos íngremes e nada 

horizontais, uma vez que ao organizar o campo do possível, ele reorganiza também a forma como 

alguém se reconhece a si mesmo, a ajustar a consciência ao mundo tal como ele insiste em ser. Então, 

ser visto principalmente como um instrumento ou tipo, dentro de um esquema institucional, altera a 

forma como apreendo as minhas próprias possibilidades, podendo levar à má-fé, isto é, ver a si mesmo 

somente como determinado por uma essência imposta externamente87. 

A intervenção de Sartre insiste que a consciência dessa distorção é politicamente carregada e 

apreender a contingência das identificações impostas abre um espaço para rejeitar sua autoridade e 

reafirmar a autoria sobre os próprios projetos. Contudo, a resistência aos reconhecimentos opressivos 

confronta os seus próprios paradoxos. Como pudemos notar na seção anterior (4.0), Os desafios 

políticos frequentemente exigem que confrontemos os outros como participantes de estruturas 

antagônicas, e alterar este modo de reconhecimento implica alterar a estrutura material e simbólica 

que o sustenta. Isso levanta a questão: é possível compelir um reconhecimento melhor sem violar a 

sua reciprocidade fundamental? A posição de Sartre inclina-se para a aceitação do conflito como 

inevitável em tais intervenções, a rejeitar visões idealistas em que a liberdade pode ser expandida 

coletivamente sem se opor aos poderes estabelecidos88. Essa oposição corre o risco de reproduzir a 

dominação, a menos que um esforço consciente seja feito para preservar a capacidade de cada 

participante de se definir autonomamente durante a transformação. O poder, portanto, opera em 

múltiplos registros, seja institucional, relacional ou afetivo, e cada um deles impacta a forma como a 

subjetividade se desenvolve. A mediação afetiva, neste caso, desempenha um papel substancial, pois 

emoções como vergonha ou orgulho, relatadas anteriormente, carregam informações sobre onde o 

reconhecimento falha ou é bem-sucedido89.  

Em ambientes marcados por desigualdade sistêmica, racismo e sexismo, essas emoções são 

frequentemente desencadeadas menos por trocas autênticas do que por encontros filtrados por olhares 

 
87 Heter, p. 83. 
88 Ibid., p. 145-146. 
89 Due, R., p. 90-91. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 28 

preconceituosos. O alvo desses olhares experimenta sua liberdade refratada por julgamentos de valor 

que visam deslegitimar sua autodefinição. Sartre argumentaria que a lucidez crítica em relação a esses 

afetos torna-se parte do trabalho político, já que ela indica onde a práxis transformadora deve intervir 

para realinhar o reconhecimento com a igualdade e essas percepções se estendem à práxis coletiva. 

Dentro de movimentos revolucionários ou grupos de solidariedade, as dinâmicas de poder internas 

espelham as contestações externas, líderes podem reproduzir involuntariamente padrões de senhor e 

de escravo se a organização do grupo reduzir a pluralidade à valoração instrumental90. A ética 

sartriana reivindica que a colaboração seja estruturada de modo que os indivíduos preservem a 

soberania, a capacidade de conceber projetos, mesmo enquanto contribuem para ações coordenadas 

com o objetivo de desmantelar sistemas hostis. Isso requer negociação constante para evitar que os 

prático-inertes se ossifiquem dentro do próprio movimento, pois hierarquias sedimentadas 

inevitavelmente moldarão os reconhecimentos futuros entre os membros. Em alguns momentos, 

Sartre traçou essas dinâmicas historicamente, a observar como intelectuais engajados em movimentos 

políticos de massa (por exemplo, facções maoístas) enfrentaram uma recalibração contínua em 

relação à autoridade e à influência91. A proximidade entre eles permitiu a exploração de ideias 

filosóficas dentro de lutas reais, mas também expôs tensões sobre quem poderia definir as orientações 

estratégicas, um microcosmo de emaranhados maiores de poder e subjetividade. Ele valorizava o 

debate recíproco em detrimento da imposição doutrinária precisamente porque este resistia à redução 

do engajamento a uma definição unilateral por qualquer um dos lados92. No fim, conhecer a si mesmo 

já não é um gesto solitário, pois em todo o tempo estamos implicados. O eu só se deixa reconhecer 

quando se percebe inscrito em redes móveis de poder, onde dominância e subordinação se rearranjam 

sem cessar, e onde toda tentativa de autoconhecimento carrega, ainda que em silêncio, a marca do 

lugar de onde se fala, se age e se é visto. 

 

5 UM DEBATE EXISTENCIAL COMO PENSAMENTO CRÍTICO 

As críticas às posições políticas de Sartre frequentemente se concentram no embate entre a 

sua ênfase existencialista na liberdade radical e as alianças concretas que ele forjou com movimentos 

coletivistas ou de tendência autoritária. Embora a sua insistência de que os indivíduos são 

"condenados a serem livres" permaneça um pilar da ética existencialista, críticos argumentam que, 

na prática, Sartre por vezes subordinou esse princípio a afiliações estratégicas que pareciam 

 
90 Heter, p. 64. 
91 Drake, D., p. 54-55. 
92 Ibidem. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 29 

comprometer o reconhecimento recíproco que ele defendia em outros contextos93. A sua colaboração 

com facções comunistas, por exemplo, tem sido vista como problemática porque esses partidos 

frequentemente operavam por meio de tomada de decisão centralizada e disciplina doutrinária, 

estruturas propensas a reproduzir as hierarquias prático-inertes que ele teorizou como obstáculos à 

ação autêntica94. Ao se aliar a essas organizações, Sartre alegava manter a sua autonomia de 

julgamento, porém os seus oponentes observavam que ocupar uma posição na sua órbita poderia 

contribuir para legitimar sistemas predispostos a suprimir a dissidência. Um tema recorrente nessas 

críticas é a suspeita em relação à tolerância seletiva de Sartre à coerção. A sua defesa de certos 

movimentos revolucionários, a incluir levantes anticoloniais e o ativismo maoísta, por vezes incluía 

justificativas para métodos violentos, apresentados como rupturas necessárias contra a opressão 

arraigada95. Os críticos questionavam se a aprovação da violência, mesmo em condições onde o 

reconhecimento pacífico era estruturalmente impossível, não implicava o risco de endossar padrões 

de dominação incompatíveis com a reciprocidade existencial. Para eles, a invocação da “má-fé 

limitada” para racionalizar tais táticas, confundia-se com a aceitação de meios que degradavam a 

liberdade enquanto se alegava garanti-la96. Essa linha de crítica frequentemente invocava o seu 

próprio princípio de que a verdadeira libertação deve evitar recriar a dinâmica senhor/escravo de 

forma alterada e se um movimento toma o poder do Estado, mas silencia as vozes opositoras, sua 

vitória pode se sedimentar em novas opressões arraigadas na prática inerte. Outro ponto central, é a 

inconsistência percebida entre a sua defesa da liberdade universal e algumas posições geopolíticas 

durante a Guerra Fria. O apelo de Sartre ao respeito mútuo e à coexistência pacífica entre blocos 

rivais97 era moderado por alinhamentos ocasionais com um dos lados, quando julgava que um ou 

outro estava em melhor posição para promover a libertação global. Os críticos alegavam que tais 

alinhamentos, inadvertidamente, reforçavam os antagonismos entre os blocos, que ele, de outra 

forma, condenava98 perpetuando as condições sob as quais as nações menores enfrentavam pressões 

coercitivas de ambos os pólos. Em última análise, a dificuldade residia em conciliar o seu 

reconhecimento pragmático de que as escolhas são feitas em situações limitadas com compromissos 

filosóficos que consideravam a opressão, em qualquer lugar, eticamente inaceitável. Questionamentos 

também foram levantados sobre a capacidade de Sartre de integrar a sensibilidade fenomenológica 

com uma prescrição política eficaz. 

 
93 Heter, p. 160. 
94 Drake, D., p. 55. 
95 Horton, S., p. 91. 
96 Heter, p. 57-64. 
97 Lethbridge, D., Constructing peace by freedom, p. 14. 
98 Ibid., p. 9. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 30 

6 LEGADO E RELEVÂNCIA CONTÍNUA 

A influência de Jean-Paul Sartre na teoria política moderna reside na forma como os seus 

compromissos existencialistas desestabilizaram estruturas herdadas e reorientaram os debates para as 

dimensões vividas e recíprocas da liberdade. Ele não se limitou a complementar os discursos 

marxistas ou liberais com vocabulário existencial e em vez disso, refratou os seus conceitos por meio 

da insistência fenomenológica na agência concreta e situada, alterando tanto a sua arquitetura teórica 

quanto as suas aspirações normativas99. Ao destacar a interdependência das liberdades, Sartre 

impulsionou a teoria política para longe de concepções atomizadas de direitos ou soberania, em 

direção a uma ontologia relacional na qual a autonomia não pode ser reivindicada de forma 

significativa sem reconhecimento mútuo. Nessa mudança, percebem-se antecipações dos discursos 

contemporâneos sobre igualitarismo relacional e interseccionalidade: as opressões que essas 

estruturas mapeiam, sejam elas baseadas em raça, gênero ou classe, são precisamente aquelas que 

Sartre analisou como distorções no ser-para-os-outros, sustentadas por estruturas prático-inertes que 

negam a coautoria igualitária da vida social100.  

O pensamento político de Sartre também desafiou os paradigmas centrados no Estado que 

predominavam na teoria em meados do século. A sua ênfase em grupos fundidos como locais, de 

genuína reciprocidade, revalorizou as formas de democracia direta e os movimentos participativos 

em contraposição aos modelos puramente representativos101. Tal fato, encontra eco em estudos 

posteriores sobre democracia deliberativa, que também desconfiam da autoridade centralizada sem o 

devido engajamento popular. No entanto, a contribuição de Sartre é singular, isto é, ele enquadrou 

essas formas não simplesmente como aprimoramentos processuais, mas como condições ontológicas 

para a autenticidade dentro da práxis coletiva. Nesse sentido, a recusa em tratar os participantes 

instrumentalmente, surge como uma premissa ética, e não somente como uma preocupação com a 

eficiência, uma postura posteriormente reiterada na suspeita da teoria crítica em relação à governança 

tecnocrática. Além disso, a incorporação do seu método progressivo-regressivo na sociologia 

histórica e na historiografia crítica representa outro vetor de influência102. 

É relevante notarmos que ao aproximar uma análise estrutural a uma agência transformadora, 

Sartre acaba por encontrar um ponto de equilíbrio difícil. Ele evita os determinismos que rondam 

certas tradições materialistas sem, por isso, tratar a restrição como detalhe. As condições delimitam, 

orientam, e ainda assim, não encerram o jogo. Os agentes são formados por seus ambientes sociais e, 

 
99 Heter, p. 159. 
100 Ibid., 65-70. 
101 Engels, K., p. 57. 
102 Flyyn, T. R., p. 26. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 31 

no mesmo movimento, devolvem forma a eles, confirmando ou deslocando o que parecia estável. 

Essa hibridez metodológica antecipa caminhos que depois ganham nome, como a teoria da 

estruturação e certas filosofias sociais voltadas para a práxis, nas quais o social e o indivíduo ganham 

destaque. Além disso, ao recusar dar prioridade ontológica rígida à “base” ou à “superestrutura”, 

Sartre abre um caminho que ecoa em vertentes contemporâneas da teoria política interessadas em 

manter, juntas, a crítica sistêmica e as micropolíticas da formação da subjetividade, como se fosse 

necessário enxergar o desenho amplo e, ao mesmo tempo, o ponto exato em que ele se grava no corpo, 

logo na materialidade, e no cotidiano. No plano normativo, há ainda um ganho que pode ser 

considerado decisivo, visto que ao tratar a má-fé como vício político, Sartre oferece uma ferramenta 

de diagnóstico para ler não somente consciências individuais, porém condutas institucionais e 

coletivas, e ela passa a ter a capacidade de nomear a cena em que se diz uma coisa e se sustenta outra, 

em que se proclama igualdade enquanto se reproduz hierarquia, em que se defende sustentabilidade 

enquanto se mantém o arranjo que devasta. Por isso, não surpreende que análises atuais da reprodução 

ideológica, seja na teoria feminista, nos estudos pós-coloniais ou na política ambiental, recorram a 

noções afins quando tentam entender como atores e instituições preservam estruturas opressivas de 

modo simultâneo em que se declaram comprometidos com a emancipação, como se a linguagem 

pudesse servir de abrigo para a continuidade do que ela mesma condena, e como se a crítica, quando 

não atravessa a prática, pudesse tornar-se mais uma forma de permanência103. 

A adaptabilidade desse conceito deve-se em grande parte à sua dupla base na descrição 

fenomenológica e na avaliação ética, ou seja, ele captura tanto a evasão da responsabilidade 

vivenciada quanto as suas consequências estruturais. Teóricos políticos ampliaram essa estrutura para 

além do indivíduo, a fim de questionar as autoapresentações dos Estados, particularmente quando a 

retórica humanitária mascara interesses geopolíticos104. Além disso, a sua abordagem da opressão 

como analiticamente anterior à exploração ampliou o escopo da teoria orientada para a justiça105. Ao 

situar a dominação econômica num campo mais amplo que inclui o desconhecimento cultural e a 

exclusão política, Sartre antecipou abordagens que resistem ao reducionismo focado apenas na classe 

social, e as estruturas interseccionais modernas ecoam essa multidimensionalidade, embora 

frequentemente divirjam da sua antropologia existencial ao incorporar uma atenção mais sistemática 

às categorias de identidade, a manter, contudo, a sua percepção central de que a liberdade é corroída 

sempre que qualquer eixo de reconhecimento é estruturalmente deformado. Nas discussões sobre 

 
103 Heter, p. 160; Horton, S., p. 90. 
104 Lethbridge, D., Constructing peace by freedom, p. 14. 
105 Heter, p. 61. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 32 

violência e legitimidade, por exemplo, a controversa admissão de Sartre à ação disruptiva sob 

opressão arraigada continua a provocar debates complexos. 

 

7 CONCLUSÃO 

A filosofia política de Jean-Paul Sartre costura ontologia existencial e engajamento 

sociopolítico numa síntese rigorosa, a insistir que liberdade individual e responsabilidade coletiva 

não caminham separadas. Em Sartre, a liberdade não paira acima do mundo, visto que ela ganha corpo 

no comum, e cada escolha carrega, junto de si, a marca dos outros. O seu pensamento desafia qualquer 

noção simplista de liberdade como uma faculdade isolada, situando-a, em vez disso, dentro de uma 

rede de agentes interdependentes cujos projetos e possibilidades se constituem mutuamente. Essa 

concepção relacional exige que a autodefinição autêntica seja acompanhada por um compromisso 

com o reconhecimento e o respeito à autonomia do outro, a transformar, assim, a autenticidade 

existencial numa virtude política fundamentada na solidariedade e no reconhecimento mútuo. A 

crítica de Sartre às estruturas opressivas, sejam elas capitalistas, coloniais ou institucionais, revela 

como a liberdade é sistematicamente limitada por condições históricas sedimentadas, o prático-inerte, 

que moldam as interações sociais e restringem o alcance da ação. Contudo, ele resiste a explicações 

deterministas que reduziriam os indivíduos a meros produtos dessas condições, a insistir na 

espontaneidade irredutível da práxis como meio de reconfigurar realidades herdadas. Essa tensão 

dialética entre estrutura e ação informa o seu diálogo com o marxismo, com a fenomenologia e com 

os movimentos políticos, permitindo uma abordagem heterogênea que reconhece as limitações 

materiais, ao mesmo tempo que afirma a capacidade de ação transformadora. Nesse sentido, a 

dimensão ética do pensamento de Sartre centra-se na responsabilidade política como uma práxis 

contínua, onde as escolhas acarretam consequências não somente para o indivíduo, mas também para 

o campo coletivo das liberdades. A sua noção de engajamento exige participação ativa nas lutas contra 

a dominação, a enfatizar o diálogo, o debate recíproco e a descentralização da autoridade dentro dos 

movimentos para evitar a reprodução de padrões hierárquicos. A ação coletiva autêntica, assim, 

emerge por meio de grupos fundidos, caracterizados pela reciprocidade direta e autoria 

compartilhada, em contraste com os coletivos seriais, marcados pela passividade e alienação. Eventos 

históricos como a Segunda Guerra Mundial e a descolonização moldaram profundamente a 

imaginação política de Sartre, a ilustrar como a liberdade é exercida em meio à coerção extrema e 

como as lutas por reconhecimento vão além dos direitos políticos formais, abrangendo dimensões 

ontológicas da autodefinição. Similarmente, as suas reflexões acerca do capitalismo expõem as 

maneiras pelas quais os sistemas econômicos mediam a subjetividade e a intersubjetividade, a 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 33 

produzir uma alienação que transcende a exploração material e afeta as próprias condições de 

reconhecimento mútuo. Ao olharmos para o futuro, o pensamento político existencial inspirado por 

Sartre é capaz de refinar conceitos como má-fé para diagnosticar formas contemporâneas de 

dominação e desenvolver critérios para um engajamento autêntico em meio a conflitos por recursos 

escassos e liberdades concorrentes. Além disso, o método progressivo-regressivo permanece uma 

ferramenta valiosa para analisar crises multiescalares, a incentivar uma práxis que resista à 

reprodução da opressão, ao mesmo tempo que vislumbra futuros inclusivos. Em última análise, a 

filosofia de Sartre insiste na inseparabilidade de liberdade e responsabilidade, instando a um esforço 

coletivo contínuo para desmantelar estruturas que inibem a autodefinição autêntica e o 

reconhecimento mútuo, e essa visão exige uma ação política que seja simultaneamente, criticamente 

consciente e criativamente aberta, a sustentar espaços onde indivíduos e comunidades possam co-

criar realidades sociais justas e equitativas. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 34 

REFERÊNCIAS 

 

Drake, D. Sartre and may 1968: the intellectual in crisis. In Sartre Studies International, 43-65, 

Volume 3, Issue 1, 1997. 

 

Due, Reidar. Self-knowleade and moral properties in Sartre´s Being and nothingness. In Sartre 

Studies Internacional, 61-94, Volume 6, Issue 1, 2000. 

 

Engels, K. S. From In-Itself to practico-inert: freedom, subjectivity and progress. In Sartre Studies 

International, 48-69, Volume 24, Issue 1, 2018. 

 

Flyyn, T. R. On practico-inert. In Sartre Studies International, 2-32, Volume 21, Issue 2, 2015. 

 

Hegel, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Tradução de Paulo Meneses. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2007. 

 

Heter, T. Storm. Sartre´s ethics of engagement: authenticity and civic virtue. Continuum 

International Publishing Group, London, 2006. 

 

Horton, S. The authentic person´s limited bad faith. In Sartre Studies International, 82-97, Volume 

23, Issue 2, 2017. 

 

Kuntze, T. S. Sartrean authenticity: the epistemological and ontological  bases of  Sartrean ethics. In 

Sartre Studies Internarional, 60-80, Volume 17, Issue 2, 2011. 

 

Lethbridge, D. Constructing peace by freedom: Jean-Paul Sartre, four short speeches on the peace 

movement, 1952-1955. In Sartre Studies International, 1-18, Volume 18, Issue 2, 2012. 

 

Marx, K. Crítica da filosofia do direito de Hegel. Tradução de Rubens Enderle e Leonardo de Deus. 

Prefácio à terceira edição Alysson Leandro Mascaro. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 

Salvan, J. To be and not to be: an analysis of Jean-Paul Sartre´s ontology. Wayne University Press, 

1962. 

 

Sartre, J-P.  A náusea. Tradução de Rita Braga. Coleção Grandes Romances. Editora Nova Fronteira, 

1986. 

 

________. Critica da razão dialética: precedido por Questões de método. Texto estabelecido e 

anotado por Arlette Elkaim-Sartre. Traducção de Guilherme João de Freitas Teixeira. Apresentação 

da edição brasileira, Gerd Bornheim. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 

 

________. Notebooks for an ethics. Translated by David Pellauer. The University of Chicago Press, 

1992. 

 

________. O existencialismo é um humanismo. Coleção Os Pensadores. Tradução de Vergílio 

Ferreira. Abril Cultural, 1973. 

 

________. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Tradução de Victor Gonçalves, 

Revisão de João Moita e Henrique Fernandes. Edições 70, 2001. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-35, 2026 35 

________. Search for a method: the sartrean approach to the sociology and philosophy of 

history.Translation from the french and with na introduction by Hazel Barnes. New York, Alfred A. 

Knopf, 1963. 

 

________. Self-Portrait at seventy. In Life/Situations: essays written and spoken. Translation by 

Paul Auster and Lydia Davis. New York: Pantheon Books, 1977. 

 

________. What is literature? And other essays. Introduction by Steven Ungar. Harvard University 

Press, 1988. 

 

Schuster, S. Revisiting hope now with Benny Lévy: a note on the 1966 english edition of In Sartre 

studies international, 63-75, Volume 4, Issue 1, 1998. 


