
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 1 

CALIBAN E SYCORAX: A COLONIZAÇÃO DO CORPO LATINO-AMERICANO NA 

PERSPECTIVA DA EDUCAÇÃO AMBIENTAL CRÍTICA  

 

CALIBAN AND SYCORAX: THE COLLINIZATION OF THE LATIN AMERICAN BODY 

FROM THE PERSPECTIVE OF CRITICAL ENVIRONMENTAL EDUCATION 

 

CALIBÁN Y SYCORAX: LA COLINIZACIÓN DEL CUERPO LATINOAMERICANO 

DESDE LA PERSPECTIVA DE LA EDUCACIÓN AMBIENTAL CRÍTICA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n1-084 

 
Data de submissão: 12/12/2025 Data de publicação: 12/01/2026 

 

Alisson Ferreira Justamant  

E-mail: ali.justamant@gmail.com 

Orcid: 0009-0005-2913-2458 

Lattes: 

https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=7C11BE59922829C77AEC9

DEFC86BCBCF#  

 

Lucia de Fatima Socoowski de Anello 

E-mail:luciaanello@hotmail.com 

Orcid: 0000-0002-9139-9584 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8636516243687298  

 

Maryanna Oliveira Pozenato 

E-mail: marypozenato@gmail.com 

Orcid: 0009-0000-0511-8866 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7341323743861404 

 

Maria Escarlate Pereira 

E-mail: mariaescarlatepereira@gmail.com 

Orcid: 0009- 0006-0815-951X 

Lattes: 

https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=FB84AA5A2F1227B7B4E2D

C9F19CE6B26# 

 

Desirée Fripp dos Santos 

E-mail: desifripp@gmail.com 

Orcid: 0000-0002-6196-9806 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/9521605222628837 

 

Joseane Dias Kirst  

E-mail: kirstdiasj@gmail.com 

 

RESUMO  

Este trabalho se constitui em uma reflexão teórica com a finalidade de entender os processos 

históricos e, também, artísticos que fortalecem a violência colonial. O debate aqui proposto se 

fundamenta no materialismo histórico de tradição marxiana, apontado os processos coloniais como 

https://doi.org/10.56238/arev8n1-084


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 2 

uma forma de acumulação primitiva do sistema capital, contextualizado na exploração do trabalho 

escravizado, na destruição da cultura originária dos povos americanos e no sequestro e na matança 

das populações africanas. O colonialismo advém do sistema escravista e a diáspora africana, que 

perdurou por séculos, em consonância com a superexploração das mulheres, historicamente, 

configura o mesmo opressor e a mesma mão exploradora do trabalho. Este artigo pondera a luta 

intersecional de raça e gênero para a superação da exploração vigente no contexto da Educação 

Ambiental Crítica e Freireana. 

 

Palavras-chave: Colonialismo. Interseccionalidade. Racismo Ambiental. Educação Ambiental. 

 

ABSTRACT 

This work constitutes a theoretical reflection aimed at understanding the historical and artistic 

processes that reinforce colonial violence. The debate proposed here is based on historical materialism 

in the Marxist tradition, pointing to colonial processes as a form of primitive accumulation of the 

capitalist system, contextualized in the exploitation of enslaved labor, the destruction of the original 

culture of the American peoples, and the kidnapping and killing of African populations. Colonialism 

stems from the slave system and the African diaspora, which lasted for centuries, in conjunction with 

the super-exploitation of women, historically configuring the same oppressor and the same 

exploitative hand of labor. This article considers the intersectional struggle of race and gender for 

overcoming the exploitation prevalent in the context of Critical and Freirean Environmental 

Education. 

 

Keywords: Colonialism. Intersectionality. Environmental Racism. Environmental Education. 

 

RESUMEN 

Este trabajo constituye una reflexión teórica orientada a comprender los procesos históricos y 

artísticos que refuerzan la violencia colonial. El debate que se propone se basa en el materialismo 

histórico de tradición marxista, señalando los procesos coloniales como una forma de acumulación 

primitiva del sistema capitalista, contextualizada en la explotación del trabajo esclavizado, la 

destrucción de la cultura originaria de los pueblos americanos y el secuestro y asesinato de 

poblaciones africanas. El colonialismo se deriva del sistema esclavista y la diáspora africana, que 

perduró durante siglos, junto con la sobreexplotación de las mujeres, configurando históricamente al 

mismo opresor y la misma mano de obra explotadora. Este artículo considera la lucha interseccional 

de raza y género para superar la explotación prevaleciente en el contexto de la Educación Ambiental 

Crítica y Freireana. 

 

Palabras clave: Colonialismo. Interseccionalidad. Racismo Ambiental. Educación Ambiental. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 3 

1 INTRODUÇÃO 

SOMBRA LIQUÍDA – F.UR.T.O 

Sob o céu vermelho das traçantes 

O mesmo passado que nos caça nos salvou 

E pouco antes do meu futuro 

Enfatizar em convulsão 

Eu entendi que caminhar para o fim do túnel 

é ouvir um silêncio sem permissão 

Essa é minha busca e minha intenção 

Porque lá em casa 

Mesmo quando não tinha trabalho 

Só tinha trabalhador 

 

Este artigo ensaístico trata de questões acerca de gênero, raça e acumulação primitiva. Nele, 

recapitulamos, com um olhar clínico, a obra de Shakespeare (Lamb, 2003) “A tempestade”, 

condicionado por dois personagens coadjuvantes da obra “Caliban e a Bruxa”, de Silvia Federici 

(2017). Essa última retrata o processo de acumulação primitiva do capital e da forma como a prática 

de caça às bruxas e a colonização foram e são predominantes a essa acumulação em seu processo 

histórico de desenvolvimento no sistema capital. O contexto dessas obras está em consonância com 

o racismo ambiental histórico, que se caracteriza pela relação do colonizador como o desbravador e 

pioneiro de um “novo mundo”, rico em recursos naturais livres e disponíveis para serem explorados. 

Assim, tratam da relação de gênero e de raça na esfera da exploração do trabalho escravizado ou dos 

colonos. Por conseguinte, todas as nuances que o colonialismo deixa com sua relação de esgotamento 

dos recursos naturais e de superexploração da força de trabalho, acentuando-se com os marcadores 

de gênero e de raça, ressoam nos povos latino-americanos. 

Nossa reflexão busca entender e estabelecer contribuições teóricas para as práticas educativas 

ambientais antirracistas e decoloniais no contexto de enfrentamento ao capitalismo como modo de 

produção vigente e, dessa forma, estabelecedor das condições societárias atuais do mundo colonizado. 

Entendemos a Educação Ambiental como uma práxis transformadora de sujeitos vitimizados e 

vulnerabilizados nesse sistema. Diante disso, resgatando a obra “Pedagogia do Oprimido”, de Freire 

(2012), caracterizamos nosso entendimento do sujeito “oprimido” a que se refere o autor na lógica da 

colonização e da caça às bruxas como processos e sujeitos a serem dominados e subjugados como 

ferramentas da exploração do novo mundo. 

 

2 A TEMPESTADE: A VIOLAÇÃO DOS NÃO BRANCOS COMO AVANÇO DO 

COLONIZADOR 

Shakespeare escreve sua última peça, que fora considerada uma das mais intrigantes , “A 

tempestade”, em 1610 e 1611. Essa última obra de Shakespeare aborda questões míticas, em que 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 4 

Próspero, o duque de Milão, umadas personagens centrais, planeja repassar o poder para a sua filha, 

utilizando persuasão e ilusão.  

Próspero, por sua vez, invoca a epônima tempestade, por meio de Ariel, espírito aprisionado 

por Sycorax, “a bruxa”, mãe de Caliban. Calculando a aproximação de seu irmão, Antônio, que lhe 

confiscou a posição de duque, trazendo consigo o aliado rei Alonso de Nápoles para ilha da qual 

saíram em diáspora após serem expatriados, agora estavam todos em um grande desfecho que 

acabaria na redenção do rei Alonso e no casamento de Miranda, filha de Próspero, com o filho de 

Alonso, Ferdinando. 

Em consonância com a época e com os sistemas que predominavam no século XVII, mais 

precisamente em 1611, a escravização dos negros e a imparcialidade ao esteriotipar os povos pré-

colombianos são deixadas de lado, já que a humanidade é negada nos povos originários pré-

colombianos e nos africanos no momento da diáspora. 

“A tempestade”, de Shakespeare, inevitavelmente, faz menção ao que os colonizadores 

cultivavam no momento de desapropriar e ver como ilhas não habitadas,trazendo consigo a 

devastação colonizadora do apagamento histórico. Com isso,a peça aborda uma história de 

desapropriação e colonização da terra dos “não humanos e não civilizados”.  

Caliban e sua mãe, Sycorax, são as personagens que explicam a visão do colonizador sobre 

toda forma de organização social e cultural distinta, a qual o poder hegemônico norteia. Entende-se, 

portanto, uma manobra, por meio do monopólio artístico, em suma, europeu. Destaca-se um 

subjetivação artística e racista com os povos racializados no momento de aos seres que habitam as 

“ilhas inabitáveis”, por meio de um conto fictício, mas que demarca, geograficamente, a ausência de 

civilização do branco. Ademais, compreende-se a visão do branco como uma ilha colonizada de 

espíritos sobrenaturais, sendo Caliban o filho da bruxa com o demônio. 

Caliban passa a ser escravizado por Próspero após uma tentativa frustrada de estuprar a filha 

do Duque de Milão. De forma intrigante, Próspero não especifica o fim de Caliban ao final da história, 

mas o perdoa e também promete a libertação eterna ao espírito não mais aprisionado, Ariel.  A 

liberdade de Ariel se deu a partir do compromisso de o espírito bondoso e verdadeiro guiar o barco 

de volta à terra de origem, onde Miranda e Ferdinando se casariam. Esse espírito bondoso, que fora 

aprisionado por Sycorax, torna-se acompanhante de Próspero na jornada de reconquista.  

Isso remonta, todavia, à idéia da colonização quando os europeus validavam o processo de 

escravidão de todos os não brancos nas Américas e na África, a partir da deslegitimação de sua cultura 

e de sua forma de organização. Percebe -se que Próspero age com sua soberania sobre os demais, 

entendendo tal postura da personagem, é possível fazer um paralelo sobre a dominação do branco 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 5 

sobre o negro. Segundo Mbembe (2018, p. 10), “nesse caso, o romance da soberania baseia-se na 

crença de que o sujeito é o principal autor controlador do seu próprio significado”. 

A dominação, com a chegada do Duque, exemplifica como os europeus, no seu imaginário 

exótico sobre as Américas, assimilaram a existência do antagônico ao branco, ditando culpa ao já 

culpado por sua existência. De acordo com Fanon,  

 

assim fazendo, ele apresenta um novo, complexo à lista pré-existente: o “complexo de 

Prospero”, – definido como o conjunto de disposições neuróticas que desenham ao mesmo 

tempo 'a figura do paternalismo colonial' e o 'retrato do racista', cuja filha foi objeto de uma 

tentativa de estupro (imaginário) por parte de um ser inferior (Fanon, 2008, p. 100). 

 

Analisa-se, categoricamente, que Próspero chega com suas sociabilidades do mundo europeu, 

empregando o mesmo poder de dano aos ilhados, ou melhor, espíritos aprisionados na ilha. É 

impossível haver imparcialidade quando quem escreve está carregado da valência supremacista, 

deslegitimando e projetando o paternalismo colonial em um romance. 

Como afirma Fanon (2008, p. 101), 

 

Próspero é como sabemos, o personagem principal da peça de Shakespeare A tempestade. 

Diante dele temos Miranda, sua filha, e Caliban, o selvagem. Diante de Caliban, Próspero 

adota uma atitude que os sul-americanos conhecem bem. Eles não dizem que os pretos 

esperam a boa ocasião para se precipitarem sobre as mulheres brancas?* Em todo caso, o que 

há de interessante nesta parte da obra é a intensidade com que Mannoni nos faz apreender os 

conflitos mal resolvidos que parecem estar na base da vocação colonial. 

 

Verifica-se que, de forma tendenciosa, a imagem dos povos originários das Américas e dos 

negros escravizados é imbuída da personificação alegórica de selvagens, assim como Caliban. O 

ocidente sempre validou os estupros pela lógica paternalista de salvar ou embranquecer, tornar menos 

selvagens os corpos colonizados, legitimando as atrocidades cometidas ao mesmo tempo que se 

olhavam no espelho, ou melhor, como Fanon (2008) relata no “duplo narcisismo", onde a projeção 

das iniquidades eram fixadas no outro. 

A preguiça, a sexualização e os crimes contra a vida humana dos não brancos apontam para 

uma tendência de culpar o outro, uma vez que a colonização e sua barbárie acontecem com a 

prerrogativa de civilizar o incivilizado. Para Fanon (2008, p. 143),  

 

Esta necessidade de reencontrar a figura mitológica dos sátiros nos macacos antropóides, em 

Caliban* ou nos negros, e mesmo nos judeus, atinge a alma humana, em uma profundidade  

onde o pensamento é confuso e a excitação sexual é estranhamente ligada à agressividade e 

à violência, vetores de grande potência.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 6 

Entende-se que animalização é de suma importância para a dominação dos incivilizados. Com 

base nisso, é possível depreender que Caliban representa o homem latino-americanolatino-americano, 

o incivilizado, o selvagem, o estuprador em potencial, atualizado, na contemporaneidade, como o 

ladrão, o malandro. É como se os colonizadores ditassem o seu reflexo no espelho do amordaçado: 

índio, negro, judeu e cigano. Na verdade, naquela época, a produção artística já apontava o poder da 

ideologia destruidora que o ocidente idealizaria na inimizade de tal projeção, que seria justa às ações 

dos colonizadores. 

A provocação sobre tal história no período colonial, que por mais que o coadjuvante Caliban 

estivesse distante do holofote central, traz o simbolismo pertinente à figura do latino-americano e, 

sobretudo, dos povos originários para a questão do poder colonial. A colonialidade dada pela nossa 

assimilação faz com que, por vezes, casos como este passem despercebidos por nós. Caliban 

representa: o brasileiro; o trabalhador desmoralizado; a mulher latino-americana sexualizada e quem 

assume o pecado do colonizador que atenta contra a sua existência; o complexo de inferioridade, que 

a branquitude empregou ao negro e ao indígena; quem não tem direito à defesa e ao cumprimento de 

norma jurídica; o esquecido no sistema prisional; a fome e a inveja do colonizado pelo seu sentimento 

de impotência; o sal do mar, que tem lágrima dos olhos dos que vieram nos primeiros negreiros para 

a América; a sabotagem na educação, enquanto a elite de Próspero ou as elites atuais zombam do 

estado de pobreza e miserabilidade. Enfim, Caliban é todos nós. 

Mas, como o fim de Caliban não é algo bem definido, digamos que ele ainda está por aí, 

vagando com todos os dilemas deixados por aqueles que adentraram sua terra, que o escravizaram e 

que o acusaram. Assim, Caliban é a luta e a reivindicação da defesa e de que a história seja contada 

por outro ângulo, a partir da expulsão daqueles que invadiram sua ilha para conseguir extrair o que 

queriam e depois seguiram. Caliban é a luta de todos(as) latino-americanos(as). 

Fanon (2008) salienta que o povo colonizado, nascido a partir de um complexo de 

inferioridade causado pelo apagamento de sua cultura, posiciona-se perante a cultura da nação 

civilizadoraDevemos, portanto, pensar em Caliban refletindo sobre nós, revermos nossos processos 

históricos e, com isso, destruirmos tudo que a colonização instituiu até hoje,  além de nos 

comprometermos com o novo mundo, para que a equidade social seja nosso prisma para um mundo 

justo. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 7 

3 ACUMULAÇÃO PRIMITIVA: A RIQUEZA CENTRADA NA MÃO DO COLONIZADOR 

A diáspora africana cumpre um papel fundamental para a acumulação primitiva do capital, já 

que a colonização propiciou a coisificação e a superexploração da mais-valia dos povos africanos e 

ameríndios nas plantations. Segundo Marx (2017, p. 821), 

 

A descoberta das terras auríferas e argentíferas na América, o extermínio, a escravização e o 

soterramento da população nativa nas minas, o começo da conquista e saqueio das Índias 

Orientais, a transformação da África numa reserva para a caça comercial de peles- negras 

caracterizam a aurora da era da produção capitalista. Esses processos idílicos constituem 

momentos fundamentais da acumulação primitiva. A eles se segue imediatamente a guerra 

comercial entre as nações europeias, tendo o globo terrestre como palco. Ela é inaugurada 

pelo levante dos Países Baixos contra a dominação espanhola, assume proporções 

gigantescas na guerra antijacobina inglesa e prossegue ainda hoje nas guerras do ópio contra 

a China etc. Os diferentes momentos da acumulação primitiva repartem-se, agora, numa 

sequência mais ou menos cronológica, principalmente entre Espanha, Portugal, Holanda, 

França e Inglaterra. 

 

A exploração advinda da colonização enriqueceu os países citados acima, principalmente 

quando se estabeleceu um monopólio a partir das companhias de trafico e comércio de pessoas 

escravizadas. Marx (2017) destaca que, para o crescimento do capital, o sistemas escravista é 

fundamental para a exploração em todas as áreas vigentes, uma vez que o território é ocupado em 

conseqüência da colonização e sua força de trabalho e seus recursos naturais são explorados.  

Todavia, o monopólio e por si só o sistema escravista colonial concentraram o grande saque 

de riquezas e dizimação de culturas e povos, que, por natureza histórica, se define como “acumulação 

primitiva”. Segundo Federici (2017), os efeitos colaterais da acumulação primitiva não cessam com 

a violência predominante no processo de colonização, mas nas novas relações de trabalho que são 

estabelecidas a partir da proletarização massiva de trabalhadores(as) do campo e escravizados que 

agora se configuram no exército de reserva massificado.  

Esse proletariado moderno se caracteriza por inúmeras divisões, por gênero e por raça. 

Destaca-se, portanto, que essa desigualdade é fundamental para o domínio e amortecimento da classe 

trabalhadora, quando tal problemática não é relevante para a explicação minuciosa do que constitui a 

história da força de trabalho na modernidade.  

Federici alega que: 

 

A acumulação primitiva não foi, então, simplesmente uma acumulação e uma concentração 

de trabalhadores explorá-veis e de capital. Foi também uma acumulação de diferenças e 

divisões dentro da classe trabalhadora, em que as hierarquias construídas sobre o gênero, 

assim como sobre a “raça” e a idade, se tornaram constitutivas da dominação de classe e da 

formação do proletariado moderno (Federici, 2017, p. 119). 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 8 

A divisão entre homens e mulheres no capital contribui, por sua vez, para a concepção de que 

apenas o ofício fabril e masculino pode ser reconhecido como trabalho. Logo, Federici (2017) nos 

faz refletir sobre a condição do trabalho doméstico e não remunerado que abarca, historicamente, as 

mulheres. uma vez que, para a autora, O trabalho das mulheres está atrelado à subordinação da força 

de trabalho reprodutiva no âmbito doméstico, sendo naturalizada e aparelhada pela força do Estado 

patriarcal. 

Entretanto, com base em Federici (2017), destaca-se que a importância econômica relacionada 

à reprodução da força de trabalho no cenário doméstico e seu papel na acumulação de capital, 

frequentemente, ficam ocultas, sendo apresentadas, de maneira equivocada, como uma predisposição 

natural e identificadas como trabalho atribuído às mulheres. 

É possível perceber que as mulheres passam a assumir uma função doméstica não só de cuidar 

do lar, mas de reproduzir mais força de trabalho para o grande capital, pois estão fadadas, 

ideologicamente, ao cuidado com a família. Todavia, tal atividade passa por uma mistificação de que 

seria sua essência e seu dever de cuidado, assumindo a posição coadjuvante na produção do capital.   

Doravante, tais problemáticas não cessam quando, clinicamente, analisamos as nuances que 

dividem o trabalho pela questão de gênero. Em consonância com o sustentado por Federici (2017), é 

importante ressaltar que as mulheres foram desprezadas em diversas posições remuneradas e, quando 

atuavam em funções remuneradas, percebiam salários substancialmente menores em relação à média 

salarial masculina. 

Ao descortinar a condição imposta às mulheres pelo grande capital, percebe-se que, assim 

como muitas outras condições impostas a seres humanos na idéia de diferença para exploração da sua 

força de trabalho e corpo, as mulheres sofrem tal exploração, assumindo a responsabilidade do 

cuidado familiar.  

A mulher negra, por sua vez, assume um fardo maior, já que é preciso lutar por sua 

sobrevivência não só na questão de gênero, mas também na questão da raça que lhe é uma violência 

imposta. Conforme Davis (2016,p. 244),apesar de terem conquistado certa independência e 

habilidades notáveis, as mulheres negras suportaram ônus significativos, pois, embora, raramente, se 

limitassem ao papel exclusivo de donas de casa, sempre foram encarregadas das responsabilidades 

domésticas. 

O avanço que as mulheres adquiriram com o passar do tempo e com a luta é, em suma, 

inegável. Porém, quando observamos qual tipo de mulheres, hegemonicamente, compunham estes 

grupos organizados de reivindicação, por mais que fossem de trabalhadoras, era possível analisar um 

certo privilégio sobre as mulheres negras subalternizadas no contexto de cidadania e direitos. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 9 

A matiz da problemática racial, entre as mulheres negras e o movimento feminista, que, por 

vezes, não acentuou o acréscimo opressivo quando a mulher negra reivindica, torna-se nítido ao 

comparar o patriarcado branco em relação ao negro, uma vez que é possível observar similaridades 

na organização familiar, mas não na forma que a exploração se dá com os grupos. 

Em consonância com Davis (2016), salienta-se que, da mesma forma que os homens ao seu 

redor, as mulheres negras labutaram incansavelmente, desempenharam o papel de provedoras 

familiares, assumindo a responsabilidade até os seus limites. A exploração com a comunidade negra, 

historicamente e muitas vezes por um imaginário racista, não recebe o devido olhar analítico no que 

constitui o processo de pobreza e marginalização das mulheres e homens negros, em relação à 

superexploração.  

Para Angela Davis (2016, p. 245): 

 

O caso não é que o papel doméstico das mulheres não tem recebido nenhuma atenção. Pelo 

contrário, o movimento de mulheres contemporâneo tem representado as tarefas domésticas 

como elementos essenciais da opressão feminina. Há, inclusive, um movimento em vários 

países capitalistas cuja principal preocupação é a situação de opressão das donas de casa. 

 

Entende-se que a problematização do gênero acontece em muitos polos. Quando percebemos 

que, até mesmo, em países capitalistas a problemática de gênero é abordada, surgem reflexões sobre 

as condições em que a luta pela emancipação da mulher tem sido discutida e qual perspectiva 

libertária essa emancipação carrega. Uma libertação econômica com viés neolibera apenas mudaria a 

centralidade do poder opressivo da mão do homem branco para a mulher branca, uma vez que não 

estaria em vigor uma nova organização social que revisasse toda a historicidade que conduz a essa 

opressão. 

De acordo com Silvia Federici: 

 

Entretanto, com a institucionalização da escravatura, que veio acompanhada por uma 

diminuição da carga laboral para os trabalhadores brancos e por uma queda no número de 

mulheres vindas da Europa como esposas para os fazendeiros, a situação mudou 

drasticamente. Fosse qual fosse sua origem social, as mulheres brancas ascenderam de 

categoria, esposadas dentro das classes mais altas do poder branco. E, quando se tornou 

possível, também se tornaram donas de escravos, geralmente de mulheres, empregadas para 

realizar o trabalho doméstico (Federici, 2017, p. 216). 

 

Observamos que a concepção de avanço não pode ser equivocada ou deslocada de uma 

abrangência maior. Assim como em outros momentos históricos, como a “caça às bruxas” ou mesmo 

a escravidão baseada na etnia, esses ataques impactaram a grande maioria, fazendo dos inquisidores 

uma parcela privilegiada. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 10 

Portanto, é necessário direcionar a luta social para a interseccionalidade, proporcionando uma 

abordagem anti-machista e antirracista. Com base em Crenshaw (2002),ratifica-se a necessidade de 

empregar um procedimento de coleta de informações de baixo para cima, uma vez que, 

habitualmente, as categorias de gênero e de raça são ponderadas de cima para baixo 

Compreendendo os processos históricos que constituem as divisões de trabalho, ligadas à 

exploração de gênero e raça no contexto da América Latina e também estruturadas em uma base 

colonial que estabelece a própria concepção de propriedade privada, fundamentada em violência e 

saques, deve-se seguir pela luta anticapitalista e emancipadora das mulheres, negros e LGBTs. 

 

4 EDUCAÇÃO AMBIENTAL CRÍTICA, INTERSECCIONALIDADE E PAULO FREIRE 

Ao pensar a Educação Ambiental, deve-se ter um olhar clínico sobre questão das lutas 

feministas e antirracistas, avançando no que condiz à interseccionalidade, em que a raça e o gênero 

são pontos predominantes para entender os processos de colonização e até mesmo os problemas 

acerca da disparidade de gênero na condição do trabalho. Assim, é possível construir uma luta 

interseccional de raça, gênero e anticapitalista. 

Antes mesmo dessa ideia, na qual hoje entendemos a problemática de uma Educação 

Ambiental conservadora e a quem ela tem servido, partimos de uma breve recapitulação histórica que 

nos faz entender os processos de expropriação e abuso dos recursos naturais. Destarte, entendendo o 

processo de colonização como a nova relação estabelecida do colonizador com as terras colonizadas, 

com seus banhos de sangue, saques e estupros.  

Segundo Ferdinand (2022, p. 137),  

 

Ao separar as críticas ambientais de um lado e as críticas antiescravistas e anticoloniais de 

outro, o ambientalismo encarna uma ecologia colonial: uma ecologia que tem a função de 

preservar o habitar colonial e as dominações humanas e não humanas que a ela se ligam. 

 

A partir do que o autor se propõe a suscitar, entendemos que a interseccionalidade é o caminho 

para combatermos as desigualdades social e ambiental, sendo que a própria análise dos 

acontecimentos pregressos à preservação/remediação na qual a fatura ambiental se apresenta 

atualmente, acusando o consumo e o descaso individual como os grandes percussores dos problemas 

ambientais encarados. Ferdinand (2022) reitera que a perspectiva ambientalista do antropoceno 

replica, desse modo, um ambiente colonial e as regiões mais obscuras do mundo  e nos faz refletir 

sobre o fato de que, mesmo antes do termo popularizado pelo movimento negro norte-americano na 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 11 

década de 1980, o “Racismo Ambiental” se deu por pratica das plantations  instaladas com as 

diásporas e toda a expropriação proveniente da colonização nas Américas.  

Portanto, é inevitável desassociar o racismo da raciologia, essa pseudociência que colocou o 

homem branco e a colonização no centro do mundo como avanço. com Esse homem branco põe a 

culpa da consequência iminente da raciologia na prática individual e não corporativa das sequências 

expansionistas do poder colonial que continua a expropriar e a esgotar os recursos naturais até hoje e 

da própria condição de regeneração que a natureza tem. 

Assim, Ferdinand (2022, p. 137) afirma que: 

 

Por um lado, o pensamento de preservação da natureza tomou forma no século XVIII em 

reação ás destruições ambientais nas colônias sem se preocupar com as injustiças 

constitutivas do mundo colonial do mundo colonial. O empobrecimento e a erosão do solo 

diminuíam a produtividade das culturas, enquanto desmatamento reduzia o abastecimento de 

madeira necessária aos engenhos para produzir açúcar e rum. 

 

Percebe-se a noção de esgotamento que a colonização traz, sendo contrária à epistemologia 

que os povos originários estabelecem com a natureza. A ideia de produção massiva e do desgaste dos 

recursos naturais é colonial, que reverbera nas diversas nuances hoje encaradas ao lutarmos por justiça 

ambiental. Costumamos estar em uma perspectiva de recuperação e de remediação dos estragos que 

não são mais causados pela colonização, mas pelo corporativismo imperialista, cujo negócio do 

grande capital continua a explorar as colônias na América Latina e em países no continente africano. 

A colonização e seus agentes do terror e destruição são caracterizados como os primeiros percussores 

do Ambientalismo Moderno. Ferdinand, provoca a amnésia histórica na qual a própria historia 

positivista assegura as linhas da história e dos feitos da colonização no seu conservadorismo, mas não 

as entrelinhas que denunciam muitas coisas. De acordo com Ferdinand: 

 

Por causa dessa relação explicita entre desmatamento e mudança climática local, Poivre é 

considerado um dos percussores do Ambientalismo Moderno, fazendo eco á luta 

contemporânea contra o aquecimento climático global. Entretanto, ao celebrar as ações 

pioneiras desse botânico, ninguém deu destaque ao fato de que essa preservação de florestas 

participava plenamente de uma colônia escravagista (Ferndinand, 2022, p. 138). 

 

Ressalta-se que é necessário constituir uma militância interseccional, sem separar temas que 

se constituem do ataque do mesmo oponente. Dessa forma, se a percepção é de que o inimigo é o 

mesmo que, geracionalmente, está expropriando o solo e esgotando os recursos naturais, devemos 

acirrar o compromisso com a luta antirracista, anticolonial e anticapitalista. Com isso, será possível 

trilharmos no caminho da luta social, que irá guiar para uma sociedade mais equânime com a natureza 

e a humanidade que não se desloca dela. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 12 

Na perspectiva estratégica, a “Pedagogia do Oprimido” como opção “do que fazer” e “como 

agir”se apresenta como possibilidade ontológica de constituir essa militância interseccional. Ao 

discutir a ontologia em Paulo Freire, Romão (2010) aponta a relação intrínseca com a epistemologia. 

 

A toda concepção, em qualquer campo do conhecimento humano, subjaz uma ontologia 

(teoria do ser) e uma epistemologia (teoria do conhecimento) e ambas se correspondem 

mutuamente. Ou seja, toda e qualquer teoria – científica, filosófica, estética, etc. – referencia-

se em uma visão de mundoque, por sua vez, contrói-se a partir de uma teoria a respeito de 

tudo que existe e de uma teoria sobre a forma de conhecer o que existe. Em Síntese, a cada 

ontologia corresponde uma epistemologia e vice-versa, e ambas fundamental qualquer 

formulação conceptual ou estética de quem as assume em sua visão de mundo (Romão, 2010, 

p. 292). 

 

Por fim, é importante frisar que a interseccionalidade, necessária para superar a opressão sobre 

os corpos não brancos e/ou não heterossexuais em uma visão pasteurizada do ser humano, bem como 

de sua forma de estar no mundo e com o mundo, fundamentam o binômio onto-epistemológico da 

pedagogia do oprimido como fundamento da Educação Ambiental Crítica. A busca de uma ética 

universal do ser humano deve, necessariamente, considerar que o opressor, enquanto classe social, 

também reflete uma ontologia e uma epistemologia, que tem cor e sexo.  

 

Meu problema contra as pessoas racistas não é com a cor de sua pele, mas com a cor de sua 

ideologia. Da mesma forma, minha dificuldade com o machista não é com seu sexo, mas com 

sua ideologia discriminatória. Não faz parte da natureza humana ser racista ou machista, ser 

progressista ou reacionário; dela faz parte a vocação para o ser mais, a qual é incompatível 

com toda a forma de discriminação (Freire, 2012, p. 68). 

 

A pedagogia, portanto, como a intenção do “que fazer”, impõe a ideia de método como 

dimensão teórico-prática de agir no mundo. Para Freire (2012), em sua “Pedagogia do Oprimido”.  

 

O método é, na verdade (...diz o Prof. Álvaro Vieira Pinto...), a forma exterior e materializada 

em atos, que assume a propriedade fundamental da consciência: a intencionalidade. O próprio 

da consciência é estar com o mundo e este procedimento é permanente e irrecusável. Portanto 

a consciência é, em sua essência, ‘um caminho para’ algo que não é ela, que está fora dela, 

que a circunda e que ela apreende por sua capacidade ideativa. Por definição, continua o 

professor brasileiro, a consciência é, pois, método, entendido este no seu sentido de máxima 

generalidade. Tal é a raiz do método, assim como tal é a essência da consciência, que só existe 

enquanto faculdade abstrata e metódica (Freire, 2015, p. 61). 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 13 

O processo de conscientização de classe social, de seu lugar no mundo, se constitui como a 

finalidade do processo educativo, para além de uma relação de ensino-aprendizagem de determinado 

conteúdo. Na Educação ambiental crítica “a questão crucial a ser atualmente respondida, portanto, 

além da eficácia de sua cota de participação na tarefa na reversão da crise ambiental, é se essa prática 

pedagógica reproduz ou transforma as condições sociais tal qual se encontram atualmente” 

(Layragues, 2006, p. 5). 

 

5 CONCLUSÃO 

Segundo Strek (2011), a decisão de favorecer a impaciência nos conduz ao voluntarismo, o 

qual destaca a subjetividade na relação e é caracterizado como idealista, metafísico, não histórico e 

não dialético. Freire ressalta a importância da pergunta e,consequentemente, do diálogo, porque se 

temos questionamentos e, portanto, respostas contundentes, os esclarecimentos nos conduzem ao 

diálogo, avançando e diagnosticando que sem diálogo não é possível achar o meio transformador. 

Quando abordamos o tema diálogo de forma primaria, estabelecemos, propriamente no texto, uma 

linguagem que conduza, pelos trilhos de uma razão, as nuances discutidas. Embora há violência 

histórica que constitui nosso Brasil seja, de toda forma, vista como algo superado, na verdade não é. 

Haja vista que a violência é uma linguagem de silenciamento do outro, pois os autoritários não 

costumam aderiri à prática do diálogo e do consenso.  

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-14, 2026 14 

REFERÊNCIAS 

 

CRENSHAW, Kimberle. A Intersecionalidade na Discriminação de Raça e Gênero. Revista Estudos 

Feministas. Salvador, n. 1, 2002. 

 

DAVIS, Angela. Mulheres, Raça e Classe. São Paulo: Boitempo, 2016. 

 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

FEDERICI, Silvia. O Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Tradução: 

Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017. 

 

FERDINAND, Malcom. Uma Ecologia Decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. São Paulo: 

Ed. Ubu, 2022. 

 

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 11. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 50. Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2012. 

 

LAMB, Charles. Histórias de Shakespeare. Tradução Marcos Bagno. São Paulo: Ática, 2003. 

 

LAYRARGUES. Philipe Pomier. Muito além da natureza: educação ambiental e reprodução social. 

Disponível em: https://www.ifbaiano.edu.br/unidades/valenca/files/2011/05/muito-alem-da-

natureza_educacao-ambiental-e-reproducao-social.pdf 

 

MBEMBE, Achille. NECROPOLÍTICA: Biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. 

São Paulo: N-1 Edições, 2018. 

 

MARX, Karl. O capital: Critica de Economia política lirvo I: o processo de produção do capital. 2º 

Ed. São Paulo: Boitempo, 2017 

 

STREK, Danilo. Cinco razões para dialogar com Paulo Freire. Revista e-curriculum. São Paulo, v. 

7, n. 3, dezembro, 2011. Disponível em: http://revistas.pucsp.br/index.php/curriculum.  


