
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

1 

TIPOLOGIA DOS MODOS DE VIDA: UMA PERSPECTIVA DELEUZEANA DA 

GENEALOGIA DA MORAL NIETZSCHEANA  

 

TYPOLOGY OF MODES OF LIFE: A DELEUZIAN PERSPECTIVE ON NIETZSCHE’S 

GENEALOGY OF MORALS 

 

TIPOLOGÍA DE LOS MODOS DE VIDA: UNA PERSPECTIVA DELEUZEANA DE LA 

GENEALOGÍA DE LA MORAL NIETZSCHEANA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n1-051  

 
Data de submissão: 08/12/2025 Data de publicação: 08/01/2026 

 

Isnara Maria Frazão Pestana 

Mestranda em Cultura e Sociedade 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 

E-mail: isnara.frazao@discente.ufma.br 

ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0682-3502 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/9591358815210665 

 

Leonice da Conceição Pinheiro Silva 

Doutoranda em Cultura em Sociedade 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 

E-mail: leonice.pinheiro@discente.ufma.br 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0065-7929 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9878826518637851 

 

Zilmara de Jesus Viana de Carvalho 

Doutora em Filosofia 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 

E-mail: zilmara.jvc@ufma.br 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1991-0250 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2083775393424616 

 

Flávio Luiz de Castro Freitas 

Doutor em Filosofia 

Instituição: Universidade Federal do Maranhão (UFMA) 

E-mail: flavio.luiz@ufma.br 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7648-0341  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2128304906555701 

 

RESUMO 

A presente pesquisa propõe uma leitura da Genealogia da Moral de Friedrich Nietzsche a partir da 

chave interpretativa de Gilles Deleuze em Nietzsche e a Filosofia (1962), partindo de uma tipologia 

dos modos de vida, da qual emerge uma ética não normativa. Trataremos primeiramente da descrição 

analítica da primeira obra referida, com ênfase nos conceitos de culpa, má consciência e interiorização 

dos instintos; em seguida, essa análise é retomada e aprofundada à luz da leitura deleuzeana, 

especialmente a partir do capítulo 3, A crítica de Nietzsche e a Filosofia (1962). Partindo da 

compreensão do procedimento genealógico, abordado no Prefácio de Genealogia da Moral (1987), 

https://doi.org/10.56238/arev8n1-051
mailto:isnara.frazao@discente.ufma.br
mailto:leonice.pinheiro@discente.ufma.br
mailto:zilmara.jvc@ufma.br
mailto:flavio.luiz@ufma.br


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

2 

examina-se a constituição histórica dos valores morais enquanto expressões de forças, destacando-se 

a oposição entre moral nobre e moral escrava, bem como os processos de ressentimento e de produção 

da má consciência, operados pelo ideal ascético. A partir da crítica proposta por Nietzsche à culpa, 

evidencia-se a moral como um dispositivo de negação da vida e de produção de formas reativas de 

existência. Em contraposição, especula-se que os pressupostos de uma ética nietzscheana, que tal como 

interpretada por Deleuze, opera como uma avaliação imanente das forças, orientada pelos critérios de 

potência, saúde e afirmação da vida, abrindo espaço para a criação de novos modos de vida, para além 

da moral de rebanho. 

 

Palavras-chave: Nietzsche. Deleuze. Ética. Moral. Saúde. 

 

ABSTRACT 

This research proposes a reading of Friedrich Nietzsche's On the Genealogy of Morality based on 

Gilles Deleuze's interpretative key in Nietzsche and Philosophy (1962), starting from a typology of 

modes of life, from which a non-normative ethics emerges. We will first address an analytical 

description of the aforementioned work, with an emphasis on the concepts of guilt, bad conscience, 

and the internalization of instincts; subsequently, this analysis is revisited and deepened in light of 

Deleuze's reading, especially drawing on chapter 3, The Critique, of Nietzsche and Philosophy (1962). 

Starting from the understanding of the genealogical procedure, discussed in the Preface of On the 

Genealogy of Morality (1987), the historical constitution of moral values is examined as expressions 

of forces, highlighting the opposition between noble morality and slave morality, as well as the 

processes of ressentiment and the production of the bad conscience, driven by the ascetic ideal. 

Through Nietzsche's proposed critique of guilt, morality is highlighted as a device for the negation of 

life and the production of reactive forms of existence. In contrast, it is speculated that the assumptions 

of a Nietzschean ethics, as interpreted by Deleuze, operate as an immanent evaluation of forces, guided 

by the criteria of potency, health, and affirmation of life, opening space for the creation of new modes 

of life beyond herd morality. 

 

Keywords: Nietzsche. Deleuze. Ethics. Morality. Health. 

 

RESUMEN 

La presente investigación propone una lectura de la Genealogía de la Moral de Friedrich Nietzsche a 

partir de la clave interpretativa de Gilles Deleuze en Nietzsche y la Filosofía (1962), partiendo de una 

tipología de los modos de vida, de la cual emerge una ética no normativa. Trataremos primeramente 

de la descripción analítica de la primera obra mencionada, con énfasis en los conceptos de culpa, mala 

conciencia e interiorización de los instintos; a continuación, este análisis se retoma y se profundiza a 

la luz de la lectura deleuzeana, especialmente a partir del capítulo 3, La crítica de Nietzsche y la 

Filosofía (1962). Partiendo de la comprensión del procedimiento genealógico, abordado en el Prefacio 

de Genealogía de la Moral (1987), se examina la constitución histórica de los valores morales como 

expresiones de fuerzas, destacando la oposición entre moral noble y moral esclava, así como los 

procesos de resentimiento y de producción de la mala conciencia, operados por el ideal ascético. A 

partir de la crítica propuesta por Nietzsche a la culpa, se evidencia la moral como un dispositivo de 

negación de la vida y de producción de formas reactivas de existencia. En contraposición, se especula 

que los supuestos de una ética nietzscheana, tal como es interpretada por Deleuze, operan como una 

evaluación inmanente de las fuerzas, orientada por los criterios de potencia, salud y afirmación de la 

vida, abriendo espacio para la creación de nuevos modos de vida, más allá de la moral de rebaño. 

 

Palabras clave: Nietzsche. Deleuze. Ética. Moral. Salud. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

3 

1 INTRODUÇÃO 

O objetivo da presente pesquisa consiste em investigar como a tipologia em Nietzsche tal como 

compreendida por Deleuze resulta em uma ética vital, não normativa. Por meio da Genealogia da 

Moral (1887), o filósofo afirma a necessidade de investigar a origem dos valores, em vez de aceitá-los 

como dados naturais, universais e evidentes. A crítica em questão se dirige à pretensão de neutralidade 

da moral, haja vista que para este os valores morais não são transcendentes nem desinteressados, mas 

resultam de processos históricos concretos, atravessados por relações de força.  

A partir do reconhecimento do fundamento efetivo dos valores, isto é, das forças que os 

produzem, torna-se possível uma crítica à moral vigente, fundada em valores que enfraquecem, 

empobrecem e anulam a vida. A moral dominante se caracteriza como reativa, impotente e castradora, 

pois opera por meio da negação dos afetos, da repressão dos instintos e da interiorização da culpa. 

Como consequência, o homem moderno encontra-se imerso em uma experiência niilista, vive 

orientado por valores que não afirmam a vida, mas a depreciam, promovendo formas de existência 

marcadas pela resignação e autonegação.  

O tema central que se identifica na Genealogia da Moral consiste, portanto, em uma 

investigação acerca da origem dos preconceitos morais. Na primeira dissertação, essa problemática se 

expressa na análise da oposição entre os pares de conceitos bom e mau, bem como de bom e ruim, 

interrogando-se genealogicamente como tais valores surgiram, quais forças os engendraram e em que 

medida favoreceram, ou não, o fortalecimento da vida. A questão que orienta essa investigação não é 

normativa, mas avaliativa, visto que, trata-se de saber se esses valores são expressão de saúde e 

potência, ou se, ao contrário, resultam em empobrecimento, degeneração e enfraquecimento das 

formas de existência. 

Nesse sentido, destacamos a leitura de Gilles Deleuze, em Nietzsche e a Filosofia (1962), 

especialmente no capítulo 3, em que se torna possível identificar como uma tipologia dos modos de 

vida fornece um critério ético avaliativo vital. A genealogia se torna uma ferramenta crítica capaz de 

distinguir entre modos de existência ativos e reativos, afirmativos e negativos, fortes e fracos.  

Neste cenário, a moral opera como um sintoma, pois ela revela o tipo de força que a produz e 

o modo de vida que a sustenta. Assim, o ressentimento, a má consciência e o ideal ascético não são 

apenas conceitos morais, mas expressões de formas reativas de existência, nas quais a vida se volta 

contra si mesma. Em contraposição, o projeto filosófico nietzscheano, tal como interpretado por 

Deleuze, opera como uma avaliação imanente das forças, orientada por critérios de potência, saúde e 

afirmação da vida. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

4 

2 GENEALOGIA NIETZSCHEANA: A MORAL COMO SINTOMA 

A compreensão do conhecimento e dos conceitos morais demanda, de maneira rigorosa, uma 

abordagem de cunho genealógico, uma vez que nenhum conceito se apresenta como dado imediato ou 

a-histórico. Pelo contrário, toda formulação moral é resultante de um processo histórico específico, 

marcado por condições sociais, culturais e políticas determinadas. Desse modo, os conceitos 

atravessam trajetórias de transformação, reelaboração e ressignificação ao longo do tempo. Com o 

projeto genealógico, Nietzsche questiona “de onde se originam verdadeiramente nosso bem e nosso 

mal” (GM/GM, Prólogo, § 3). 

Na primeira dissertação intitulada “’Bom e mau’, ‘bom e ruim’”, Nietzsche investiga a raiz 

etimológica e histórica desses termos, introduzindo seu percurso argumentativo a partir da constatação 

de que o conhecimento a respeito de nós é ínfimo, sobretudo no que concerne à experiência imediata 

do presente. Trata-se, portanto, de uma busca sob diferentes perspectivas, contextos, indivíduos e 

questões. O impulso para tal busca se deu pela influência da obra escrita por Paul Rée, A origem das 

impressões morais (1877).  

É nesse contexto que a filosofia dos valores se configura como exercício efetivo da crítica, 

aquilo que o próprio Nietzsche denomina “filosofar com o martelo”. Conforme interpreta Deleuze, o 

cerne do problema crítico não reside nos valores tomados isoladamente, mas no valor dos próprios 

valores, isto é, na avaliação a partir da qual eles emergem e se legitimam. Em suas palavras, “o 

problema crítico é o valor dos valores, a avaliação da qual procede o valor deles; portanto, o problema 

da sua criação” (Deleuze, 2018, p. 9).  

Desse modo, o conceito de genealogia adquire uma densidade conceitual específica, pois 

designa tanto o valor da origem como a origem dos valores. Longe de assumir um caráter absoluto, 

assim como de se reduzir a uma explicação relativa ou utilitária, a genealogia aponta para o elemento 

diferencial que funda a origem dos valores. É uma análise que remete tanto ao nascimento quanto à 

distância inscrita na própria origem, destacando distinções como “nobreza e baixeza, nobreza e vilania, 

nobreza e decadência na origem” (Deleuze, 2018, p. 10 – 11). Se considerarmos que não há eventos 

intrinsecamente morais, mas, apenas uma interpretação moral dos valores, é preciso um agente 

interpretativo e avaliador, 

 

[…] necessitamos de uma crítica dos valores morais, o próprio valor desses valores deverá 

ser colocado em questão — para isto é necessário um conhecimento das condições e 

circunstâncias nas quais nasceram, sob as quais se desenvolveram e se modificaram (moral 

como consequência, como sintoma, máscara, tartufice, doença, mal-entendido; mas também 

moral como causa, medicamento, estimulante, inibição, veneno), conhecimento tal como até 

hoje nunca existiu nem foi desejado (GM/GM, Prólogo, § 6). 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

5 

Nietzsche chega à tese de que, nas diferentes línguas, o termo “bom” apresenta uma derivação 

conceitual convergente, cuja matriz remete à noção de nobreza. Nos termos genealógicos, “bom” está 

associado à condição de nobre, do elevado, do distinto, ao passo que as ideias de “ruim” se vinculam 

ao que é considerado plebeu, baixo ou desprezível. É uma valoração fundada na perspectiva dos 

senhores, na qual os critérios de distinção operam a partir da autoafirmação do grupo dominante. 

 

O juízo ‘bom’ não provém daqueles aos quais se fez o ‘bem’! Foram os ‘bons’ mesmos, isto é, 

os nobres, poderosos, superiores em posição e pensamento, que sentiram e estabeleceram a si 

e a seus atos como bons, ou seja, de primeira ordem, em oposição a tudo que era baixo, de 

pensamento baixo, vulgar e plebeu (GM/GM I, § 2). 

 

Para meios de compreensão, vale ressaltar que existe uma distinção nos pares conceituais 

bom/ruim e bom/mau.  No primeiro caso, a valoração é determinada pelo olhar aristocrático, de modo 

que as categorias nobre e desprezível correspondem respectivamente, a bom e ruim. Já no segundo par 

conceitual, Nietzsche indica a possibilidade de uma outra origem para as noções de “bom” e “mau”, 

vinculada à perspectiva do homem baixo. O que ocorre, é uma inversão valorativa que desloca o centro 

da avaliação, reconfigurando os critérios morais anteriormente estabelecidos pela nobreza. Os valores 

aristocráticos são reinterpretados e subvertidos a partir de uma lógica reativa, própria da moral dos 

escravos. 

 

[...] o conceito denotador de preeminência política sempre resulta em um conceito de 

preeminência espiritual, não constitui ainda exceção (embora de ensejo a exceções) o fato de 

a casta mais elevada ser simultaneamente a casta sacerdotal, e portanto preferir, para sua 

designação geral, um predicado que lembre sua função sacerdotal. É então, por exemplo, que 

‘puro’ e ‘impuro’ se contrapõem pela primeira como distinção de estamentos; ai também se 

desenvolvem depois ‘bom’ e ‘ruim’, num sentido não mais estamental (GM/GM I, § 6). 

 

Os sentimentos morais surgem desse conflito metafísico entre duas classes sociais: a classe dos 

senhores e a dos escravos, que impactaram fortemente a sociedade. Ora, os escravos se 

autorreferenciaram como bons, e o oposto a eles como maus. Os sacerdotes judeus, impotentes e 

motivados por um espírito de vingança, promoveram essa inversão, tornando somente os pobres, fracos 

e humildes como merecedores de serem “bons”. Os nobres foram considerados como maus e cruéis, 

condenação que deveria perdurar eternamente. Afinal, é o ressentimento o grande protagonista, é o 

mecanismo que inverte a perspectiva em relação aos valores e à vida, ele “se torna um criador e 

engendra valores” (GM/GM I, § 10). Do ponto de vista fisiopsicológico, a moral escrava caracteriza-

se pela necessidade de estímulos externos como condição para a ação. Ademais, não se trata 

exclusivamente de oposição entre classes, mas da articulação de instâncias psíquicas e morais que 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

6 

engendram dois tipos de criação de valor. Portanto, os juízos morais são compreendidos como sintoma 

e linguagem simbólica. 

Nietzsche introduz o conceito de pathos da distância1 (Pathos der Distanz) para designar o 

afeto próprio dos modos de vida nobres, a partir do qual estes se reconhecem como diferentes e 

superiores em potência, sem fazer da negação do outro o princípio de sua afirmação, trata-se de uma 

distância que se estabelece entre modos de vida distintos. Os nobres se separam como aqueles que 

podem criar valores, isto é, que avaliam a partir de si mesmos aquilo que lhes é favorável, útil e 

afirmativo, fazendo da linguagem um instrumento de expressão da força e de criação de sentido. Ao 

nomear, os nobres não julgam nem acusam: eles afirmam, instituindo os valores de bom e ruim como 

classificações tipológicas, e não como condenações morais. Para Deleuze: 

 

O que Nietzsche está chamando de nobre, alto, senhor, é ora a força ativa, ora a força 

afirmativa. O que ele chama de baixo, vil, escravo é ora a força reativa, ora a vontade negativa. 

[...] O valor tem sempre uma genealogia da qual dependem a nobreza e a baixeza daquilo em 

que ele nos convida a acreditar, daquilo que nos convida a sentir e a pensar (Deleuze, 2018, p. 

73). 

 

Nietzsche trata ainda da relação entre consciência e memória.  Uma vez, que no ressentido, as 

memórias invadem a consciência, se fixam e deixam evocar a resposta do indivíduo, passando a ser 

uma sensação experienciada por ele. Este estado emocional nasce do sentimento de impotência, inveja 

e frustração, quando indivíduos se percebem excluídos ou subjugados pelos detentores de potência. 

Qualquer estímulo, por menor que seja, traz à tona feridas e agressões, fazendo com que o ressentido 

se volte contra tudo, projetando sempre a sua infelicidade como sendo responsabilidade ao Outro. Pois, 

“o tipo ressentido é aquele, no qual ocorre uma inibição ou bloqueio na capacidade de descarga de 

energias e afetos em direção ao exterior” (Giacoia, 2021, p. 45). É, portanto, a capacidade ou a 

incapacidade de lidar com tal sofrimento, que vai distinguir os processos de saúde e doença, a força da 

fraqueza. 

 

O ressentimento é o triunfo do fraco como fraco, a revolta dos escravos e sua vitória como 

escravos. É em sua vitória que os escravos formam um tipo. O tipo do senhor (ativo) será 

 
1 Em Além do bem e do mal (§ 257), Nietzsche define o pathos da distância como “o desejo de sempre aumentar a distância 

no interior da própria alma, a elaboração de estados sempre mais elevados, mais raros, remotos, amplos, abrangentes, em 

suma, a elevação do tipo ‘homem’, a contínua ‘autossuperação do homem’, para usar uma fórmula moral num sentido 

supramoral”. Tal formulação permite compreender o pathos como uma forma de vida (Lebensgebilde). Todavia, é 

necessário ressaltar que o termo apresenta variações semânticas ao longo da filosofia nietzscheana. Com efeito, o filósofo 

recorre a diferentes registros conceituais, ora compreendendo-a como afeto (Affekt), ora como paixão (Leidenschaft), humor 

(Stimmung), desejo (Verlangen), vontade (Wiile), sentimento (Gefühl), pulsão (Trieb) ou instinto (Instinkt), conforme 

assinala (Bilate, 2022). Assim, o pathos da distância é aqui compreendido como um princípio dinâmico que se entrelaça 

com a multiplicidade de forças que constituem o sujeito, articulando desejos, vontades, sentimentos e afetos em uma 

determinada configuração existencial. O corpo está em movimento e é empurrado para uma determinada ação. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

7 

definido pela faculdade de esquecer, bem como pela potência de agir as ações. O tipo escravo 

(tipo reativo) será definido pela prodigiosa memória, pela potência do ressentimento; várias 

características decorrem daí e determinam esse segundo tipo (Deleuze, 2018, p. 152). 

 

Quando revisitamos a dinâmica entre os arquétipos do senhor e do escravo enquanto 

manifestações de forças, notamos que ambas estão ligadas. A supremacia da força ativa sobre a reativa 

caracteriza a figura do senhor, o oposto caracteriza o escravo. É por isso, que quando o ressentimento 

se manifesta no tipo ativo/nobre, ele se dissipa, pois ele é capaz de reagir/ressignificar/reelaborar. 

Assim, temos uma força plástica e regeneradora que o coloca diante do esquecimento, ou é como 

“fechar temporariamente as portas consciência permanecer imperturbado pelo barulho e a luta do 

submundo de órgãos serviçais a cooperar e divergir; um pouco de sossego, um pouco de tábula rasa 

da consciência, para que novamente haja um lugar para o novo [...]” (GM/GM II, §1). A resposta às 

marcas mnêmicas, as impressões retidas na memória, subsiste inconscientemente, como fenômeno não 

sensorial, o organismo pode reagir da maneira mais imediata e apropriada aos estímulos.  

A gênese da consciência moral encontra-se relacionada ao sentimento de culpa. Tanto a 

narrativa do processo de internalização da crueldade quanto a narrativa da dinâmica entre credor e 

devedor participam de um mesmo fenômeno, a saber, o fenômeno da moralidade do costume. A 

internalização da crueldade antecede esse fenômeno, uma vez que decorre de uma forma primordial 

de sociabilidade, embora não engendre, por si só, qualquer configuração moral.  A má consciência é 

resultado da interiorização dos instintos, essa interiorização ocorre por conta de uma perversão dos 

instintos que fez com que o homem tivesse vergonha deles e assim interiorizá-los. Essa má consciência 

ou culpa se caracteriza como uma doença que nasce do ressentimento e que tem, portanto, uma relação 

com o cristianismo.  

Nietzsche aborda a origem da justiça através do ressentimento, ele afirma que já houve várias 

tentativas de estabelecer a justiça como vingança, ou seja, a vingança sendo o cerne da justiça “como 

se no fundo a justiça fosse apenas uma evolução do sentimento de estar-ferido e depois promover, com 

a vingança, todos os afetos reativos” (GM/GM II, § 11). É essa nova forma de vida, da justiça, do 

julgar, que tem como base afetos passivos de ódio, inveja, rancor, vingança, entre outros, isto nasce do 

próprio espírito do ressentimento. Portanto, a justiça nascente, se encontra em um ambiente de afetos 

reativos, entretanto, naturalmente o aspecto que a justiça mais deve estar longe é o de afetos reativos, 

pois só assim aquele que julga, será realmente justo.   

Nesse sentido, Nietzsche afirma sobre o exercício da justiça: “o homem ativo, violento, 

excessivo, está sempre bem mais próximo da justiça que o homem reativo; pois ele não necessita em 

absoluto avaliar seu objeto de modo falso e parcial, como faz, com tem que fazer o homem reativo” 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

8 

(GM/GM II, §12). Com isso, ressalta-se também que, o homem ativo ao longo do tempo foi o que 

possuiu um olhar mais livre, por outro lado, é o homem reativo que carrega a invenção da má 

consciência, é o próprio homem do ressentimento.  

Quanto aos valores de justo e injusto, eles só existem através de uma lei instituída, e não visando 

o ato, pois não faz sentido dizer que algo é justo ou injusto em si mesmo.  O ato de ofender, violentar, 

explorar e destruir, não pode ser considerado injusto, dado que, naturalmente, isto é a vida em suas 

funções básicas, é da essência da vida o agir, e não pode ser concebida, se não for se expressando. 

Portanto, dizer que há aí uma injustiça, é o mesmo que querer limitar a vida que busca ser mais potente. 

Sobre o castigo, existem muitos esforços em apontar a utilidade, a finalidade dele,  com o intuito 

de que isso seja capaz de determinar a causa de sua origem, ou de pelo  menos dar-lhe um sentido para 

ser. Nietzsche aponta uma lista de finalidades do castigo  dentre uma infinidade que se poderia ser 

apontada, ele ainda acrescenta um ponto mais  originário sobre a finalidade do castigo: “o castigo teria 

o valor de despertar no culpado  o sentimento de culpa, nele se vê o verdadeiro instrumentum dessa 

reação psíquica  chamada ‘má consciência’, ‘remorso’” (GM/GM II, §14). O castigo deteve o 

desenvolvimento do sentimento de culpa em relação àqueles que sofreram a punição, ele faz com que 

os indivíduos ajam de forma mais cautelosa e desconfiada, mais atento, ou seja, o castigo doma o 

homem, controlando-o, mas isso não significa que ele se torne melhor.   

Nietzsche entende a má consciência como “a profunda doença que o homem teve que contrair 

sob a pressão da mais radical das mudanças que viveu – a mudança que sobreveio quando ele se viu 

definitivamente encerrado no âmbito da sociedade e da paz” (GM/GM II, § 16). Nesse âmbito de vida 

conjunta, ocorreu a interiorização do homem, em que os instintos que não se descarregaram para fora, 

voltaram-se para dentro, dado que, o homem era sempre inibido a concentrar-se em si, e não os colocar 

para fora.  Todos esses castigos e inibidores de instintos só fizeram com que o homem se voltasse 

contra ele mesmo. Portanto, a origem da má consciência reside no fato de que os instintos se voltam 

contra os possuidores deles, por não poderem pô-los para fora, sendo assim, com a má consciência 

surgiu o sofrimento do homem consigo mesmo. Enquanto no ressentimento, temos um voltar-se para 

os outros, na má consciência há, sobretudo, um voltar-se para si, “é minha culpa”. 

Há um processo de evolução do sentimento de culpa, que está baseado na relação entre devedor 

e credor, em que o homem ao longo da história sempre ofereceu oferendas aos deuses “o advento do 

deus cristão, o deus máximo até agora alcançado, trouxe também ao mundo o máximo sentimento de 

culpa” (GM/GM II, § 20). A humanidade encontrou no cristianismo, um grande alívio, visto que, no 

cristianismo o próprio deus se sacrifica pela culpa dos homens, é o único que pode redimir a culpa 

humana “o credor se sacrificando por seu devedor, por amor a seu devedor” (GM/GM II, § 21).  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

9 

Essa dívida para com Deus se tornou o instrumento de suplício do homem, esse homem da má 

consciência utilizou a religião para culminar o seu auto martírio. A má consciência foi criada para fazer 

mal a si mesmo, para negar o homem. Há uma loucura da vontade nessa crueldade psíquica de se sentir 

tão culpado a ponto de não haver explicação, sem que nem o castigo possa extinguir sua dívida. 

Nietzsche define isso como doença, a pior doença que já ocorreu ao homem, que se caracteriza por 

essa vontade de se torturar, uma crueldade interiorizada, concentrada no próprio homem. Dito isto, 

compreendemos que: 

 

Nietzsche tem essa correlação com a saúde e doença em seus escritos, se tratando tanto dele 

como estado de saúde-doença, como também da sociedade ocidental de seu tempo. Trazendo 

esse paradoxo constitutivo da Grande Saúde como condição para o exercício de um 

pensamento filosófico. O eu físico e o eu moral de Nietzsche se coincidem, dadas as forças 

ativas enquanto funções orgânicas, querem terminar com a escravidão, esse processo ocorre, 

tal como insaciavelmente (Freitas; Silva, 2022, p. 70). 

 

Mediante a exposição, podemos intuir que a força ou a saúde não implicam a escolha de um 

único polo, mas a capacidade de hospedar a multiplicidade sem reduzi-la a uma unidade 

simplificadora. Uma constituição forte comporta em si a pluralidade de vontades de poder, muitas 

vezes contraditórias, porém ordenadas e dominadas, o que não deve ser confundido com submissão ou 

anulação, mas como uma organização interna das forças que preserva a tensão produtiva entre elas. 

Afinal, “somos uma constante relação de forças dinâmicas, onde cada corpo exprime sua potência e 

experimenta os seus limites. Uma pluralidade de forças sempre em transformação e transmutação, o 

corpo se divide, se multiplica” (Freitas; Silva, 2022, p. 75). Essas forças entram em conflito, mas o 

corpo se mantém numa determinada organização. 

Nessa perspectiva, os valores não possuem validade absoluta, uma vez que se constituem 

sempre como expressões de perspectivas situadas. O nobre e o forte são, portanto, aqueles que, diante 

da má-consciência, dispõem de uma capacidade seletiva em relação à memória, escolhendo o que deve 

ser fixado e o que pode ser esquecido, sem recorrer à eliminação do diferente ou à imposição de um 

modo de vida ao outro.  

Valendo-se de analogias de caráter fisiológico, Nietzsche recorre à imagem do corpo como uma 

instância assimiladora, comparável a um grande estômago, por meio da qual se torna possível pensar 

a própria existência humana. Nessa perspectiva, as experiências não são simplesmente acumuladas, 

mas processadas: os pensamentos são ruminados, as vivências assimiladas e transformadas, enquanto 

aquilo que não contribui para a afirmação da vida é rejeitado. Desse modo, o corpo opera uma seleção 

ativa dos afetos, valores e interpretações que o atravessam, assumindo um papel decisivo na 

constituição do sujeito. Ao proceder assim, Nietzsche rompe com o tradicional distanciamento 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

10 

metafísico entre corpo e alma, uma vez que, em sua filosofia, ambos se encontram intrinsecamente 

articulados, dissolvendo qualquer forma de dualismo e afirmando uma concepção unitária e dinâmica 

da existência. 

 

3 A ÉTICA COMO TIPOLOGIA DOS MODOS DE VIDA 

Na leitura apresentada por Gilles Deleuze, em Nietzsche e a Filosofia (1962), a Genealogia da 

Moral exige uma compreensão dos valores a partir das forças que os produzem e os atravessam. Não 

se trata, portanto, de uma análise moral no sentido tradicional, mas de uma interpretação das atividades 

reais e das relações efetivas entre forças.2 Esse deslocamento para um plano imanente de forças implica 

uma crítica radical da transcendência, entendida não apenas como um erro teórico, mas como uma 

ilusão fundamental do pensamento. Deleuze, retomando Nietzsche e Espinosa, afirma que a 

transcendência constitui a primeira e mais decisiva das ilusões: 

 

Seria necessário fazer a lista dessas ilusões, tomar-lhes a medida, como Nietzsche, depois de 

Espinosa, fazia a lista dos ‘quatro grandes erros’. Mas a lista é infinita. Há, de início, a ilusão 

de transcendência, que talvez preceda todas as outras […]. Precisamente, não convém 

acreditar que todas estas ilusões se encadeiem logicamente como proposições; elas ressoam 

ou reverberam, e formam uma névoa espessa em torno do plano (Deleuze, 2010, p. 61–62). 

 

Essa crítica da transcendência sustenta o método genealógico, na medida em que impede que 

os valores sejam explicados por universais, essências ou fundamentos exteriores. Ao contrário, a 

genealogia avalia os valores a partir das forças que os produzem e das relações imanentes que os 

atravessam, desfazendo a névoa transcendente que sustenta a moral reativa. Nesse contexto, Deleuze 

afirma que a crítica nietzscheana dos valores, entendida como uma ciência ativa ou como um método 

de avaliação dos modos de vida, opera segundo uma tripla dimensão interpretativa, que articula: 

sintomatologia; tipologia e genealogia. Como afirma Deleuze, ao analisar a etimologia do termo bom 

e suas transformações históricas, Nietzsche mostra que os valores não são dados em si, mas criados 

por determinados tipos humanos: inicialmente pelos senhores, que afirmavam a si mesmos como bons, 

e posteriormente pelos escravos, que capturam esses valores para invertê-los sob o signo do 

ressentimento. Nesse sentido afirma Deleuze:  

 

A Genealogia da Moral, em que se interroga sobre a etimologia da palavra “bom”, sobre o 

 
2 Isso implica em uma transformação do próprio estatuto do pensamento, que deixa de ser concebido como busca de uma 

verdade e passa a ser entendido como criação. Como sublinha Deleuze, retomando Nietzsche, “pensamento é criação, não 

vontade de verdade” (Deleuze, 2010, p. 67). Nesse sentido, a genealogia não visa descobrir verdades ocultas ou 

fundamentos últimos, mas criar novos critérios de avaliação a partir das forças em jogo, inseparáveis dos modos de vida 

que os produzem. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

11 

sentido dessa palavra, sobre a transformação deste sentido: como a palavra “bom” foi criada 

inicialmente pelos senhores, que a aplicavam a si mesmos, e posteriormente, apreendida pelos 

escravos, que a tiravam da boca de seus senhores, a respeito de quem diziam, ao contrário, 

“são maus” [...] Só uma ciência ativa é capaz de interpretar as atividades reais, mas também 

as relações reais entre as forças. Ela se apresenta então em três formas. Uma sintomatologia, 

visto que interpreta os fenômenos tratando-os como sintomas cujo sentido é preciso procurar 

nas forças que os produzem. Uma tipologia, visto que interpreta as próprias forças do ponto 

de vista de sua qualidade, ativo ou reativo. Uma genealogia, visto que avalia a origem das 

forças do ponto de vista de sua nobreza ou de sua baixeza, visto que encontra a ascendência 

delas na vontade de potência e na qualidade dessa vontade (Deleuze, 2018, p. 99). 

 

Deleuze sustenta que a ciência verdadeiramente ativa se apresenta sob três formas 

complementares. Trata-se, em primeiro lugar, de uma sintomatologia, que lê os fenômenos como 

sintomas e busca seu sentido nas forças que os produzem; em segundo lugar, de uma tipologia, que 

qualifica essas forças conforme sejam ativas ou reativas; e, por fim, de uma genealogia, que avalia a 

origem das forças a partir da nobreza ou da baixeza da vontade de potência que nelas se exprime.  

A partir desse triplo movimento sintomatológico, tipológico e genealógico, torna-se possível 

distinguir os modos de vida segundo a qualidade das forças que neles se exprimem. A tipologia permite 

qualificar essas forças: as forças ativas afirmam, criam e expandem a potência da vida, enquanto as 

forças reativas se definem pela negação, pela reação e pela captura dessa potência. A sintomatologia 

lê os fenômenos, os valores e as formas de conduta como sintomas de determinadas configurações de 

forças, permitindo reconhecer, nos modos de vida concretos, os sinais de fortalecimento ou de 

empobrecimento da potência. Já a genealogia avalia a origem dessas forças, interrogando a qualidade 

da vontade de potência que as engendra. Dessa articulação emerge a possibilidade de uma avaliação 

ética não normativa: uma ética que não prescreve valores universais, mas julga os modos de existência 

a partir de sua capacidade de afirmar a vida, de aumentar sua potência e de criar novas formas de viver. 

Essa avaliação ética não implica um julgamento moral interiorizado, fundado na Lei, nos 

Valores ou na consciência. Trata-se, na verdade, de avaliar os modos de existência segundo critérios 

puramente imanentes, próprios à qualidade das forças que os compõem. Como afirma Deleuze, “não 

é necessário que o juiz e o inocente se confundam, isto é, que os seres sejam julgados de dentro: de 

maneira alguma em nome da Lei ou dos Valores, nem mesmo em virtude de sua consciência, mas pelos 

critérios puramente imanentes de sua existência” (Deleuze, 2010, p. 96). Avaliar, portanto, não é 

submeter a vida a valores transcendentes, mas exercer uma leitura clínica dos modos de existência, 

orientada por critérios imanentes e vitais. É por isso que, como afirma Deleuze retomando Nietzsche, 

“a filosofia inventa modos de existência ou possibilidades de vida” (Deleuze, 2010, p. 96).  

Nesse sentido, a avaliação dos modos de vida não se dá a partir de normas transcendentes, mas 

segundo critérios de potência e afirmação. Como escreve Deleuze, “uma vida é a imanência da 

imanência, a imanência absoluta: ela é potência, beatitude completas” (Deleuze, 2016, p. 179). Esse 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

12 

diagnóstico imanente dos modos de existência permite compreender que a crítica da moral reativa não 

se limita a um plano teórico, mas envolve uma consideração dos regimes de afecção que atravessam e 

qualificam a vida. Nesse sentido, esclarece Deleuze: 

 

Os doentes, tanto da alma quanto do corpo, não nos largarão, vampiros, enquanto não nos 

tiverem comunicado sua neurose e sua angústia, sua castração bem-amada, o ressentimento 

contra a vida, o imundo contágio. Tudo é caso de sangue. Não é fácil ser um homem livre: fugir 

da peste, organizar encontros, aumentar a potência de agir, afetar-se de alegria, multiplicar os 

afetos que exprimem ou envolvem um máximo de afirmação. Fazer do corpo uma potência que 

não se reduz ao organismo, fazer do pensamento uma potência que não se reduz à consciência 

(Deleuze e Parnet, 1998, p.51) 

 

 Nessa perspectiva, Deleuze demonstra como Nietzsche retira corpo e pensamento do registro 

da forma, da norma e da representação, para reinscrevê-los no plano das forças. O corpo deixa de ser 

compreendido como uma organização funcional e passa a ser avaliado por sua capacidade de ser 

afetado e de compor relações; do mesmo modo, o pensamento deixa de coincidir com a consciência 

reflexiva e se afirma como uma potência impessoal. A partir desse horizonte afirmativo que se torna 

possível compreender, em contrapartida, o surgimento da má consciência como uma forma de vida 

reativa, marcada pela captura da potência e pela difusão do ressentimento. Acerca do corpo, Freitas e 

Silva contribuem ao apontar que,  

 

não se pode afirmar o que o corpo é capaz. O organismo, necessariamente seria visto apenas 

pelo lado das reações. É possível perceber um caráter pluralista, que se volta para a diversidade 

das forças ativas e reativas. Contudo, as forças ativas, as dominantes exigem critérios mais 

complexos para se caracterizarem, cujas características são compostas em apropriar-se, 

apoderar-se, subjugar, dominar. Ou seja, impor formas, criar formas, explorar as 

circunstâncias (Freitas; Silva, 2022, p. 70). 

 

Se, em Nietzsche, a saúde é compreendida como uma organização hierárquica dos impulsos 

fisiopsicológicos, a doença pode ser entendida, por conseguinte, como a desarticulação dessa economia 

pulsional, a qual conduz a um processo de deterioração fisiológica. Tal deterioração, contudo, não se 

restringe ao estado físico do corpo, mas abrange as dimensões afetiva, valorativa e interpretativa da 

existência, uma vez que, na perspectiva nietzscheana, o fisiológico excede qualquer concepção 

estritamente orgânica do corpo. 

Tendo em vista que, para Nietzsche, é possível que um indivíduo seja gravemente doente e, ao 

mesmo tempo, sadio segundo seus próprios critérios, torna-se evidente que tais estados não se excluem 

necessariamente, conforme mencionado anteriormente. Com efeito, cada sujeito reúne em si diferentes 

disposições físicas e psicológicas, podendo manifestar, em graus variados, características associadas à 

fraqueza ou à força, à servidão ou à nobreza. Quando essa compreensão é integrada ao procedimento 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

13 

genealógico, o diagnóstico não se limita ao estado orgânico imediato, mas busca investigar de que 

modo determinadas condições fisiológicas se expressam nas produções humanas. Assim, o objeto de 

análise amplia-se, abrangendo o organismo individual, os modos de subjetivação e até mesmo as 

formas culturais de uma sociedade. 

Nessa perspectiva, os critérios para distinguir saúde e doença são elaborados a partir de seus 

efeitos sobre a vida: aquilo que afirma a existência como um processo contínuo de autossuperação, 

intensificação da potência e ordenação hierárquica das forças pode ser considerado saudável; 

inversamente, o que nega a vida, enfraquece a potência e introduz formas de desagregação pulsional 

manifesta-se como sintoma de doença. Sob esse prisma, a moral, a metafísica, a religião cristã e 

determinadas configurações da ciência não são tomadas como verdades neutras, mas como expressões 

sintomáticas de estados fisiopsicológicos específicos. Do mesmo modo, certos avanços característicos 

da modernidade podem igualmente ser interpretados, segundo essa chave genealógica, como sintomas 

de processos de adoecimento da cultura. 

É o que ocorre quando analisamos a consciência moral no plano das forças, Deleuze afirma que 

todo valor exprime uma determinada relação entre forças ativas e reativas. Nessa perspectiva, a má 

consciência não aparece como um simples fenômeno psicológico, mas como o resultado de uma vitória 

das forças reativas, que, impedidas de se exercerem para fora, voltam-se para o interior do homem. 

Esse processo não permanece restrito ao interior do indivíduo, mas tende a se difundir como um regime 

de afecção que procura submeter outras existências ao mesmo empobrecimento da potência. É nesse 

sentido que Deleuze observa: “Encarregam-se de realizar a profecia de Nietzsche: não suportam que 

exista ‘uma’ saúde, eles não vão parar de nos atrair para suas redes. No entanto, curá-los seria, antes 

de tudo, destruir neles essa vontade de veneno” (Deleuze e Parnet, 1998, p. 67). 

 Essa propagação da reatividade descrita por Nietzsche como interiorização dos instintos, surge 

como um processo de captura da potência, no qual a força ativa é separada daquilo que pode, passando 

a servir a fins que lhe são estranhos. Quando Nietzsche constrói o conceito de má consciência, não o 

faz sem reconhecer seu caráter profundamente degradante. Esse fenômeno marca a emergência de uma 

nova figura do homem e de uma nova imagem do pensamento. Como afirma Deleuze: 

 

Quando Nietzsche construía o conceito de má consciência, podia ver nele o que há de mais 

asqueroso no mundo, nem por isso gritava menos: é aí que o homem começa a se tornar 

interessante!, e considerava, com efeito, que acabava de criar um novo conceito para o homem, 

que convinha ao homem, em relação com o novo personagem conceitual (o sacerdote) e com 

uma nova imagem do pensamento (a vontade de potência apreendida sob o traço negativo do 

niilismo) (Deleuze, 2018, p. 108). 

 

A má consciência não consiste somente em um estado patológico ou psicológico, mas como 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

14 

um acontecimento genealógico fundamental, no qual se articulam a vitória das forças reativas, a 

emergência do sacerdote e a captura negativa da vontade de potência sob a forma do niilismo. Trata-

se, portanto, de uma formação histórica e tipológica, que não decorre espontaneamente da vida, mas 

exige condições muito específicas para se instalar. “Como diz Nietzsche a respeito da má consciência, 

não é nesse terreno que cresce uma tal planta” (Deleuze e Guattari, 2011, p. 221). A partir dessa 

perspectiva, a culpa não se define como responsabilidade moral, mas como um afeto reativo, produto 

de uma economia das forças marcada pela negação da vida. A culpa surge como sintoma de um modo 

de vida enfraquecido, que só pode existir por meio da interiorização, do sofrimento e da autopunição. 

O castigo, por sua vez, longe de possuir uma finalidade moral intrínseca, é interpretado como 

um instrumento de adestramento das forças, destinado a produzir memória, previsibilidade e 

obediência. No vocabulário deleuziano, trata-se de um mecanismo de reatividade organizada, no qual 

a violência não desaparece, mas é desviada de sua exteriorização ativa para uma violência 

interiorizada, regulada e funcional à conservação da ordem social. O castigo não melhora o homem; 

ele o torna calculável, domesticado e separado de sua potência afirmativa. 

Nesse contexto, a vontade de potência surge como o princípio genético da tipologia, isto é, 

como aquilo que qualifica as forças e determina o tipo de relação que elas mantêm entre si. Cada modo 

de existência expressa um determinado tipo de vontade de potência, afirmativa ou reativa, e é a partir 

dessa expressão que se torna possível avaliar a nobreza ou a baixeza dos valores que dela decorrem. 

Como sublinha Deleuze, a tipologia das forças não pode ser dissociada da crítica genealógica dos 

valores, pois “é nisto que a tipologia das forças e a doutrina da vontade de potência, por sua vez, não 

são separáveis de uma crítica apta a determinar a genealogia dos valores, sua nobreza ou sua baixeza” 

(Deleuze, 2018, p. 112). 

Assim, a dimensão afetiva ocupa um lugar central nessa acepção genética do dispositivo 

tipológico, uma vez que os modos de vida se distinguem pelo tipo de afetos que produzem e sustentam: 

as forças ativas estão associadas a afetos de alegria, entendidos como aumento de potência; as forças 

reativas, por sua vez, ligam-se a afetos de tristeza, enquanto diminuição ou bloqueio da potência de 

agir. 

A tipologia das forças, articulada à doutrina da vontade de potência, não tem apenas uma função 

descritiva, mas produz uma nova orientação filosófica, capaz de substituir os modelos tradicionais da 

metafísica. Assim, a genealogia se apresenta como um novo método de avaliação dos valores e dos 

modos de vida. Deleuze ressalta que esta não se trata apenas de uma crítica moral ou histórica, mas da 

elaboração de um novo fundamento filosófico. Como afirma explicitamente: 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

15 

Nietzsche, através dessa tipologia, desenvolve uma filosofia que deve, segundo ele, substituir 

a velha metafísica e a crítica transcendental, e dar às ciências do homem um novo fundamento: 

a filosofia genealógica, isto é, a filosofia da vontade de potência. A vontade de potência não 

deve ser interpretada psicologicamente, como se a vontade quisesse o poder em virtude de um 

móvel; a genealogia também não deve ser interpretada como uma simples gênese psicológica 

(Deleuze, 2018, p. 186). 

 

Portanto, não se trata de descrever estados interiores, mas a qualidade das forças em relação. A 

genealogia, não busca uma origem interior ou psicológica dos valores, ela avalia suas condições 

genéticas de emergência, reconduzindo-os ao tipo de vontade de potência que os produz. Nesse sentido, 

o par bem/mal é produto da moral reativa, ligada ao ressentimento e à inversão dos valores. A análise 

do ressentimento, da má consciência e do ideal ascético constitui o núcleo dos modos de vida reativos. 

O ressentimento não é um simples sentimento psicológico, mas um tipo de vida caracterizado pela 

incapacidade de agir e pela interiorização das forças. A má consciência marca o momento em que a 

força se volta contra si mesma, produzindo culpa e sujeição. O ideal ascético, por sua vez, aparece 

como a forma mais acabada da vida reativa: ele não nega diretamente a vida, mas a conserva sob a 

forma de empobrecimento da potência. 

Sob a chave interpretativa deleuziana, a Segunda Dissertação da Genealogia da Moral revela-

se, assim, como um diagnóstico ético-político dos modos de vida modernos. A genealogia não julga 

segundo valores transcendentes, mas avalia e distingue aquilo que afirma e aquilo que nega a vida. Ao 

enfatizar a dimensão tipológica da genealogia, Deleuze mostra que a crítica aos valores se orienta por 

critérios de potência, saúde e afirmação, abrindo a possibilidade de pensar formas de existência para 

além da culpa, da má consciência e das estruturas próprias da moral reativa. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS   

As reflexões de Nietzsche acerca da saúde, da doença, do ressentimento e das relações que se 

estendem das instâncias psíquicas às condições concretas de vida do ser humano conferem ao autor o 

estatuto singular de um médico filósofo de seu tempo. A articulação entre filosofia, fisiologia e 

psicologia apresenta-se de tal modo entrelaçada que dá origem a um método próprio, simultaneamente 

genealógico e diagnóstico. Nesse sentido, torna-se incontestável que a relação entre a experiência da 

doença vivida pelo próprio filósofo e sua produção intelectual evidencia o quanto sua filosofia foi 

pensada e elaborada a partir da experiência concreta da existência. 

O filósofo transforma a filosofia em uma verdadeira arte de transmutação, na medida em que 

converte o sofrimento em conhecimento. Com a paciência característica do filólogo, ele tece os fios 

de sua reflexão, apropriando-se da doença e transfigurando-a em condição de fortalecimento e saúde. 

É justamente por meio dessa apropriação e desse domínio de si que se opera o processo de 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

16 

autossuperação, culminando no imperativo de “tornar-se aquilo que se é”. O paradoxo constitutivo da 

chamada “grande saúde” afirma-se, assim, como condição fundamental para o exercício filosófico. 

Desse modo, podemos afirmar que Nietzsche mobiliza, ao longo da Genealogia da Moral, 

critérios de avaliação da vida, tais como saúde e doença, potência e impotência, a fim de distinguir 

entre modos de existência que afirmam ou empobrecem a vida. A vida, enquanto força ativa, exige 

expansão, exteriorização e intensidade, por isso, tudo aquilo que a submete à culpa, à má consciência 

e à interiorização reativa dos instintos aparece como sintoma de uma forma de existência doente. Esses 

afetos não constituem meros estados psicológicos, mas expressam uma configuração reativa das forças, 

responsável por produzir modos de vida marcados pela negação da potência. Nesse sentido é 

estabelecido uma possibilidade ética, um tipo capaz de superar a lógica da culpa e da autopunição, 

resgatando a vontade de sua captura niilista e devolvendo-lhe sua capacidade criadora. Trata-se de um 

espírito afirmativo, que não busca redenção, mas criação; não expiação, mas intensificação da vida, 

mas não como ideal normativo. 

A tipologia dos modos de vida, tal como destacada por Deleuze, constitui o próprio núcleo de 

uma ética vital, na qual os valores são avaliados a partir de sua relação com a vida que exprimem. A 

tarefa ética que se delineia não consiste em justificar normas, mas em liberar a vontade das formas 

reativas que a aprisionam, sobretudo aquelas herdadas da moral cristã, cuja lógica da culpa e do 

sacrifício conduz ao niilismo e à autonegação. 

Assim, embora o método genealógico não se proponha a argumentar no sentido tradicional nem 

a fundamentar uma moral, o alcance do texto se justifica plenamente por sua relevância prática, visto 

que Nietzsche desloca um critério avaliativo a medida que formula sua crítica aos conceitos de bem e 

mal, bem como os afetos de vingança, ressentimento e agressividade reativa. Esse deslocamento 

encaminha para uma compreensão da vida em sua pura atividade, em sua capacidade de agir e de se 

afirmar.  

Contudo, Nietzsche propõe uma nova abordagem da moral por meio de seu método 

genealógico. Esse deslocamento é central, pois evidencia em que medida as concepções morais 

elaboradas pelos homens não se fundam em princípios universais ou transcendentes, mas em processos 

históricos, afetivos e políticos determinados. À luz da leitura de Gilles Deleuze: na Genealogia da 

Moral, Nietzsche opera simultaneamente uma genealogia dos valores, uma tipologia dos modos de 

vida e uma sintomatologia das forças que se exprimem nesses valores. 

Nesse sentido, os valores morais são compreendidos como sintomas de determinadas formas 

de existência: ativas ou reativas, afirmativas ou niilistas, permitindo classificá-los tipologicamente 

segundo critérios de potência, saúde e capacidade de afirmação da vida. É a partir dessa análise que 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

17 

Nietzsche empreende a tarefa da transmutação de todos os valores, colocando em questão a oposição 

tradicional entre bem e mal, não para substituí-la por novos fundamentos normativos, mas para permitir 

um campo de criação de valores afirmativos, capazes de expressar modos de vida mais ativos. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p. 1-18, 2026 

18 

REFERÊNCIAS 

 

BILATE, Danilo. Nietzsche, por uma ética dos afetos.  Rio de Janeiro: Mauad X: FAPERJ, 

2022. 

 

DELEUZE, PARNET. Diálogos. Trad. Eloisa Araújo Ribeiro, São Paulo: Escuta, 1998. 

 

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Tradução de Mariana de Toledo Barbosa e Ovídio 

de Abreu Filho. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 

GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Ressentimento e vontade. Para uma Fisio-Psicologia do 

ressentimento em Nietzsche. Rio de Janeiro: VIAVERITA Editora, 2021.z 

 

DELEUZE, Gilles. Imanência: uma vida... Tradução de Sandro Kobol Fornazari. Limiar, 

Belo Horizonte, v. 2, n. 4, p. 220-226, 2º sem. 2016. ISSN 2318-423X. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia 1. 

tradução de Luiz B. L. Orlandi. — São Paulo: Ed. 34, 2010. 

 

DELEUZE, Gilles. O que é a Filosofia? São Paulo: editora 34, 2010. 

 

FREITAS, Flávio Luiz de C.; SILVA, Leonice da C. P. O conceito de saúde no Ecce Homo de 

Nietzsche. Aufklärung, João Pessoa, v. 9, n. 3, p. 67–84, set./dez. 2022. DOI: 

10.18012/arf.v9i3.63336. Acesso em: 27 de dez. 2025. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. A Genealogia da Moral. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo:  

Companhia das letras, 1998.  

 

NIETZSCHE, Friedrich. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução de 

Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

 


