
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 1 

PERMACULTURA: UMA ECOLOGIA (E POLÍTICA) PARA A PERMANÊNCIA 

 

PERMACULTURE: AN ECOLOGY (AND POLITICS) FOR PERMANENCE 

 

PERMACULTURA: UNA ECOLOGÍA (Y POLÍTICA) PARA LA PERMANENCIA 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n1-032 

 
Data de submissão: 07/12/2025 Data de publicação: 07/01/2026 

 

Carlos Eduardo Cereto 

Doutorando em Desenvolvimento Regional  

Instituição: Universidade Tecnológica Federal do Paraná (UTFPR) 

E-mail: carlos.cereto@uffs.edu.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0435-5063 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1919821204490048  

 

Nilvania Aparecida de Mello 

Doutora em Ciência do Solo  

Instituição: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Universidade Tecnológica Federal 

do Paraná (UTFPR) 

E-mail: nilvania@utfpr.edu.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5371-0554 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0041964058612806 

 

RESUMO  

Diante da intensificação dos problemas socioambientais e da urgente busca por sustentabilidade, 

diversas proposições teóricas e práticas têm surgido. A Permacultura, um sistema de planejamento 

para ambientes humanos sustentáveis, emerge nesse contexto. Este artigo propõe uma reflexão crítica 

sobre algumas ecologias possíveis, analisando o potencial da Permacultura como uma alternativa 

fundamental. Argumenta-se que, frente à crise ambiental e civilizatória, a Permacultura se configura 

como uma ecologia viável para a América Latina, dialogando com alternativas convergentes como o 

campo da ecologia política para efetivamente contrapor os desafios contemporâneos. 

 

Palavras-chave: Ecologia Política. Sustentabilidade. Desenvolvimento Sustentável. Antropoceno. 

Crise Ambiental. 

 

ABSTRACT 

In the face of intensifying socio-environmental problems and the urgent pursuit of sustainability, 

various theoretical and practical propositions have emerged. Permaculture, a planning system for 

sustainable human environments, arises in this context. This article proposes a critical reflection on 

some possible ecologies, analyzing Permaculture's potential as a fundamental alternative. It is argued 

that, in confronting the environmental and civilizational crisis, Permaculture constitutes a viable 

ecology for Latin America, engaging with converging alternatives and the field of political ecology 

to effectively counteract contemporary challenges. 

 

Keywords: Political Ecology. Sustainability. Sustainable Development. Anthropocene. 

Environmental Crisis. 

 

https://doi.org/10.56238/arev8n1-032


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 2 

RESUMEN 

Ante la intensificación de los problemas socioambientales y la búsqueda urgente de sostenibilidad, 

han surgido diversas propuestas teóricas y prácticas. La Permacultura, un sistema de planificación 

para entornos humanos sostenibles, emerge en este contexto. Este artículo propone una reflexión 

crítica sobre algunas ecologías posibles, analizando el potencial de la Permacultura como una 

alternativa fundamental. Se argumenta que, frente a la crisis ambiental y civilizatoria, la Permacultura 

se configura como una ecología viable para América Latina, dialogando con alternativas convergentes 

y el campo de la ecología política para contrarrestar eficazmente los desafíos contemporáneos. 

 

Palabras clave: Ecología Política. Sostenibilidad. Desarrollo Sostenible. Antropoceno. Crisis 

Ambiental. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 3 

1 INTRODUÇÃO 

A busca por soluções para os problemas socioambientais é uma constante ao longo dos 

séculos, intensificada drasticamente pelas ações humanas contemporâneas. Se a crítica às 

consequências da imposição modernista e sua pretensa racionalidade não é recente, a magnitude atual 

dos impactos humanos atinge agora uma escala geológica, sugerindo que vivemos a era do 

Antropoceno (GROSFOGUEL 2013, LATOUR et al. 2014) 

Ao longo das últimas décadas, muitas ecologias surgiram em busca de respostas para os 

problemas globais cada vez mais evidentes. A Permacultura nasceu (também em busca de alternativas 

e nesse mesmo contexto) como um sistema de planejamento de ambientes humanos agricultáveis, 

mas que ao longo do tempo foi se aperfeiçoando e incorporando novas dimensões políticas e sociais 

em seu círculo de pensamentos e hoje pode ser considerada como um sistema humano completo em 

busca do planejamento de espaços que visem a sustentabilidade (HOLMGREN, 2013). 

Nesse sentido, hoje a Permacultura se expressa como uma das ecologias possíveis de serem 

adotadas em práticas humanas que visem a sustentabilidade. Do início voltado ao campo, agora ganha 

voz nas cidades; do olhar para o planejamento de estruturas no entorno do homem, agora também 

olha para dentro numa introspecção em busca de um sentido de vida abandonado pela sociedade 

moderna. Da agricultura permanente à cultura da permanência. A Permacultura se movimenta e 

também é política. 

Nesse presente trabalho apresentamos um ensaio teórico onde pretendemos refletir sobre 

algumas das ecologias possíveis que conhecemos e apresentar a Permacultura como uma alternativa 

viável para dialogar com o local e com outras proposições teóricas e práticas latino-americanas que 

apresentem uma relação mais harmoniosa entre o homem e a natureza. Ecologias outras que há muito 

estão presentes na maneira de enxergar o mundo de povos tradicionais e que vivem em harmonia 

constante com o meio natural onde estão inseridos como parte. 

Consideramos, portanto, que diante da urgência de colocar em prática ações que possam 

contrapor os efeitos da crise ambiental e civilizatória que presenciamos, a Permacultura pode ser mais 

uma ecologia possível para a América Latina somando-se às diversas alternativas convergentes  que 

por aqui se estão expressando.    

    

2 DA CRÍTICA DA MODERNIDADE AO ANTROPOCENO 

O paradigma sócio-cultural do modernismo se estabeleceu como hegemônico na forma de 

pensar o mundo e nos processos e mecanismos de explicação dos problemas da sociedade a partir do 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 4 

seu surgimento, entre os séculos XVI e XVIII e permanece até hoje como predominante no cotidiano 

das sociedades, principalmente no mundo ocidental. 

Alguns autores que têm trabalhado sob o olhar da chamada perspectiva decolonial consideram 

a colonização das Américas como o marco inicial do modernismo. A partir dali configurou-se a 

implementação de um sistema mundo-moderno-colonial que foi se expandindo e difundindo um 

modelo eurocêntrico e hegemônico com características fenotípicas específicas, branco, capitalista, 

patriarcal e cristão (DUSSEL, 2005; GROSFOGUEL, 2013). Ao contrário da suposta universalidade 

que os modernistas sugerem, o que temos é uma pluriversalidade de epistemologias e cosmologias, 

muitas delas com relações homem-natureza  mais conectadas, saudáveis, interligadas, menos 

artificiais e com práticas alternativas  e anti hegemônicas (QUIJANO, 2015).   

Ao longo do tempo, diversas iniciativas socioculturais têm questionado os pressupostos e a 

própria maneira de enxergar o mundo sob a égide da modernidade, buscando novas perspectivas para 

as sociedades. Muitos consideram que estamos vivenciando um momento de crise profunda desse 

paradigma. Embora o projeto moderno tenha apresentado propostas ambiciosas e caminhos 

promissores em termos de inovação tecnológica, social e cultural, ele também revelou profundas 

contradições internas e tem se mostrado ineficaz em cumprir todas as suas promessas. Um exemplo 

notório é a ciência moderna, que, com o modernismo, alcançou um status de superioridade absoluta 

em relação a outras formas de conhecimento. Contudo, mesmo após muitas décadas de dominação 

epistemológica, ela ainda se mostra incapaz de solucionar alguns dos problemas que, inclusive, 

ajudou a criar. Podemos citar, por exemplo, a promessa de dominação da natureza para uso e benefício 

da humanidade, que culminou em uma exploração descontrolada dos chamados recursos naturais, 

desencadeando crises ambientais globais que persistem sem solução até os dias atuais (SANTOS, 

2000; LEMOS, 2016). 

Um dos principais elementos geradores de conflitos socioambientais envolve justamente as 

concepções de natureza e as relações envolvendo o homem e essas naturezas que cada grupo social 

concebe como tal num determinado momento e lugar  históricos. A diversidade de concepções de 

mundo sempre esteve presente nas filosofias, histórias e doutrinas religiosas (FLORIANI, 2009). Essa 

relação entre homem e a natureza variou bastante ao longo do tempo e em alguns momentos teve 

forte presença de uma perspectiva religiosa. O predomínio nas sociedades contemporâneas de um 

distanciamento cada vez maior que percebemos entre homem e natureza teve sua origem num 

rompimento que aconteceu nos períodos conhecidos como escolástica e na renascença e que depois 

se intensificou a partir da idade moderna com o pensamento cartesiano. Foi a partir daí que foram 

estabelecidas as bases de um modelo de pensamento que se apoiava na oposição entre o homem 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 5 

Sujeito e a Natureza objeto, dicotomia essa que acabou marcando com força o chamado pensamento 

ocidental, hegemônico até os dias de hoje (RAYNAUT, 2006; GROSFOGUEL, 2013).  

Sabe-se que em determinados momentos, alguns destes desajustes e afastamentos envolvendo 

os sujeitos da relação homem e natureza conduziram nosso planeta a momentos de crises 

socioambientais como a que enfrentamos atualmente. O período contemporâneo o qual alguns autores 

denominam de Antropoceno vem sendo marcado por um profundo distanciamento entre homem e 

natureza com as ações humanas deixando marcas destruidoras com poderes de mudança a ponto de 

serem comparadas a eventos de força geológica  (LATOUR, 2014). 

Há muito se discute os efeitos planetários causados por impactos derivados de ações humanas. 

Um marco histórico desse movimento ambientalista foi o livro “Primavera Silenciosa”, de Rachel 

Carson, cientista e escritora estadunidense, que, em 1962, denunciava os deletérios efeitos do uso do 

DDT, o primeiro agrotóxico utilizado em larga escala após a Segunda Guerra Mundial (CARSON, 

1962). Algumas décadas se passaram desde os apontamentos de Carson e, apesar do aprofundamento 

dos estudos e discussões referentes à pauta ambiental, a situação vem se agravando. A relevância da 

sugestão de que presenciamos uma nova época geológica, o Antropoceno, relaciona-se com a escala, 

velocidade e a complexidade dos impactos antrópicos sobre a Terra, principalmente após a Revolução 

Industrial. Alguns autores, como a bióloga estadunidense Donna Haraway, consideram que o que está 

sendo chamado de Antropoceno pode se comportar mais como um evento limite que marca 

descontinuidades graves, como a famosa fronteira K-Pg (associada à extinção em massa dos 

dinossauros), do que como uma época geológica propriamente dita (HARAWAY, 2016). Embora a 

demarcação e a denominação definitiva do período geológico que sucederá oficialmente o Holoceno 

seja um trabalho para geólogos do futuro, toda essa reflexão atual já é mais que suficiente para 

escancarar a necessidade urgente da busca por alternativas que visem a solução desses problemas. 

Na próxima seção, exploraremos diversos campos do conhecimento que, nas últimas décadas, 

se dedicaram à problemática socioambiental. Nosso objetivo é analisar as propostas teóricas e práticas 

de diferentes pensadores para o enfrentamento da crise civilizatória – na qual a questão ambiental se 

manifesta como apenas uma de suas dimensões. Com isso, pretendemos contribuir para a 

compreensão sobre o panorama que vivemos e vislumbrar caminhos para a resolução dos desafios 

socioambientais. 

 

3 ALGUMAS  ECOLOGIAS QUE CONHECEMOS 

A ascensão dos movimentos ambientalistas ocorreu no contexto da chamada “Revolução 

Verde”, conjunto de tecnologias e práticas adotadas em escala mundial para a produção de alimentos, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 6 

a partir da década de 1950 com a justificativa de uma suposta otimização da produção agrícola, e que 

na prática se caracterizou como um modelo monocultural marcado pela mecanização da mão de obra, 

a utilização de adubação química com nutrientes artificializados, e do uso de agrotóxicos para o 

combate de pragas (MOREIRA, 2000).  

Ao longo dos últimos 50 anos, que foram marcados por um intenso desenvolvimento 

tecnológico, industrial e produtivo, diversos fatores acabaram propiciando para que o debate 

ecológico alcançasse a centralidade que possui nos dias de hoje. A noção de finitude material da Terra, 

a ascensão do pensamento sistêmico, que proporcionou um diferente olhar para o planeta como se 

fosse um organismo vivo, com seus diversos ciclos que conectam seus componentes, foram 

concepções que tiveram grande importância para reorientar a maneira de interpretar o mundo e que  

possibilitou o estabelecimento dos diversos movimentos ambientalistas, ampliando o campo 

disciplinar da ecologia para além do aspecto científico (NERY, 2018). 

A palavra ecologia é derivada da junção dos termos gregos oikos que significa casa e logos 

que significa razão ou estudo e pode ser definida simplificadamente como ramo da biologia que 

estuda as interações entre os seres vivos e o ambiente que os cerca. A ecologia moderna surgiu 

enquanto ciência emancipada em meados do século 19, foi se aprimorando ao longo das décadas e 

hoje é uma das disciplinas com mais evidência dentro das ciências biológicas.  

No entanto, à parte dessa concepção mais dura da ecologia enquanto ciência, nosso enfoque 

neste artigo está em debater sobre alguns aspectos complementares sobre as relações dos seres vivos 

com o ambiente que os cerca; a ecologia enquanto prática pessoal e coletiva quando, por exemplo, na 

adoção de hábitos saudáveis e que busquem mais harmonia com o meio natural; e a ecologia enquanto 

movimento político e social, em busca da manutenção dos ecossistemas da Terra e de justiça 

socioambiental. Vale mencionar aqui a ideia de “ecosofia” proposta pelo filósofo francês Félix 

Guattari em sua obra “As três ecologias” (GUATTARI, 1990), que aborda algumas dessas diferentes 

dimensões da ecologia que foram citadas classificando-as em três aspectos: a ecologia do meio 

ambiente, a das relações sociais e a da subjetividade humana.  

A partir da década de 1960, com o fortalecimento do debate ambiental em diversos espaços 

da sociedade, vários movimentos que vinham surgindo foram denominados como ambientalistas e ou 

ecologistas. O britânico Andrew Dobson em seu livro Green Political Thought (DOBSON, 2007) 

diferencia esses dois termos muitas vezes utilizados como sinônimo. Os dois termos partem da mesma 

problemática mas apresentam diferentes olhares para a origem das situações-problema e para as 

possibilidades e perspectivas de solucioná-las. Em suma, o ambientalismo, teria um caráter mais 

reformista e dialogando com o chamado desenvolvimento sustentável, enquanto que o ecologismo 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 7 

teria um caráter mais crítico e revolucionário, muitas vezes com propostas em oposição ao paradigma 

político e econômico que se apresentava como hegemônico em busca do crescimento e do aumento 

do consumo, dialogando com algumas correntes da ecologia política.  

  Diante da noção de finitude do mundo, o desenvolvimento sustentável surge como uma 

proposta em busca de um modelo de desenvolvimento alternativo ao pensamento econômico 

hegemônico, que sugeriria um crescimento linear infinito. Esse conceito passou então a ser difundido 

incorporando novas dimensões nas discussões sobre desenvolvimento, sendo que, do ponto de vista 

econômico, a questão do “como produzir” passou a ser fundamental. A preocupação crescente com a 

manutenção dos recursos naturais e em proporcionar um ambiente favorável para a continuidade das 

gerações futuras alterou a pauta de discussão sobre o ritmo e a forma com que o sistema capitalista 

impunha o desenvolvimento das sociedades (SILVA, 2005).  

 Uma das vertentes que começou a estudar as relações entre o homem e a natureza e os conflitos 

socioambientais a partir com foco nas relações de poder envolvendo a intervenção humana no 

ambiente e como foco nas causas estruturais da problemática ambiental foi a ecologia política, que 

estabeleceu entre os anos 1960 e 1970 como uma disciplina que representava um novo campo de 

investigação teórica, pesquisa científica e ação política. Segundo o sociólogo mexicano Enrique Leff, 

a ecologia política surgiu como reação social ao esquecimento da natureza pela economia política e 

teve sua origem no pensamento neomarxista, no qual a crise ambiental era associada ao modo 

capitalista de produção. Surgiu portanto da crítica ao pensamento econômico e deu origem a algumas 

correntes de como o ecossocialismo e o ecomarxismo (LEFF, 2021). 

 Ao analisar as contradições conflituosas entre o capital e a natureza é comum imaginarmos 

que as crises ambientais seriam uma contradição fatal para o capital. No entanto, o geógrafo britânico 

neomarxista David Harvey, nos alerta que o capitalismo tem conseguido lidar com sucesso na 

resolução de seus problemas ambientais. Segundo Harvey, a natureza está interiorizada no capital, 

além disso, o capital transformou a natureza num grande negócio e vai se adequando ao longo do 

tempo de modo a garantir o consumo de mercadorias, o fluxo e a acumulação de capital. O autor 

ainda chama a atenção para o fato de que o capital pode continuar a circular e se acumular sob 

condições de catástrofe ambiental, que também são vistas como uma grande oportunidade de negócio 

(HARVEY, 2017).  

David Harvey (ou essa linha de pensamento eco neomarxista) considera que para que os 

movimentos ambientalistas ou ecologistas tenham sucesso, eles precisam ser antes de tudo 

anticapitalistas. Caso não seja feita uma crítica ao modelo hegemônico econômico, o capitalismo, 

através de seu poder, vai dominar o discurso puramente ambientalista de forma a perpetuar  a 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 8 

propagação do capital e não vai solucionar os problemas estruturais que originam os conflitos 

socioambientais.  

A ecologia política surge como campo teórico e de ação política em forma de reação à crise 

ambiental e vai além das propostas de gestão ambiental e de conservação da natureza, procurando 

questionar as causas estruturais e as relações de poder por trás da problemática socioambiental. 

Segundo Enrique Leff:  

 

A ecologia política é o estudo das relações de poder e dos conflitos políticos sobre a 

distribuição ecológica e as lutas sociais para a apropriação da natureza; é o campo de encontro 

entre a ontologia da vida e da ontologia da ordem mundial tecnoeconômica, de controvérsias 

acerca dos modos de compreender as relações entre a humanidade e a natureza, de história 

de exploração da natureza e de submissão de culturas, de sua subsunção ao capitalismo e à 

racionalidade do sistema-mundo global, das estratégias de poder dentro da geopolítica, do 

desenvolvimento sustentável e para a construção de uma racionalidade ambiental (LEFF, 

2021, p. 333).  

 

Ao longo das últimas décadas, desde o seu estabelecimento, a ecologia política tem sido objeto 

de muitas definições distintas, derivadas das muitas intersecções entre disciplinas e campos de 

investigação de diversas áreas do conhecimento.  A ecologia política tem sido influenciada por muitos 

referenciais teóricos políticos, econômicos, filosóficos e ecológicos que ajudaram a embasá-la ao 

longo de sua evolução enquanto campo do conhecimento. Trata-se de um campo de conhecimento 

que tem  uma forte tradição européia, com influências, principalmente, das escolas anglo saxã e 

francesa, mas que vem trilhando seu próprio caminho na América Latina. E é desse lugar que ela mais 

nos interessa aqui neste artigo e é pra onde iremos olhar em breve, nos próximos parágrafos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         

 Dentro das correntes de pensamento da ecologia política de origem europeia vale considerar 

a concepção apresentada pelo filósofo francês Bruno Latour. Dentro das várias discussões sobre as 

perspectivas e possibilidades dos movimentos que discutem as problemáticas socioambiental, Latour 

defende a ecologia política ou a política da natureza como uma abordagem inevitável, já que não é 

possível separar as questões da natureza e as questões da política; ecologia e política, assim como as 

ciências, andam juntas e devem ser tratadas como uma só questão que se proponha a todos os 

coletivos. Segundo Latour, o início do que passou a ser chamado de ecologia política nada mais foi 

do que uma tentativa de fazer entrar a preocupação com a natureza na vida pública (LATOUR, 2019). 

Bruno Latour questiona ainda se a ecologia política de fato tem se comportado como tal, ou 

se apenas se configura como uma mistura de “política grega, cartesianismo francês e parques 

americanos” e considera que a crença de que a ecologia política se interessa pela natureza é o que a 

impede de compreender sua própria prática. Latour entende que para a ecologia política ser efetiva e 

acessar um lugar legítimo de fato, bastaria associar as ciências (concebidas por Latour como a 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 9 

socialização dos não humanos) à democracia (e que a democracia seja estendida aos não humanos); 

uma política traduzida em ecologia, sem a divisão entre natureza e sociedade. Não basta simplesmente 

inserir a natureza na política, e nesse contexto, as ciências, dentro da concepção latouriana se tornam 

um elemento importante nessa equação, já que é através dela que se conhece e se dá voz a natureza; 

e mais que isso, tanto a ideia de natureza quanto a ideia de política dependem de uma certa concepção 

de ciência (LATOUR, 2019).  

 O cientista político argentino Héctor Alimonda considera que a ecologia política 

latinoamericana, que começou a circular pela região nas últimas décadas do século XX, tem 

influência e pode ser considerada como parte da tradição do pensamento crítico do continente. O 

autor denominou, em um de seus trabalhos, seus pensadores como uma “vanguarda enraizada”, termo 

cunhado em outro contexto por Alfredo Bosi em referência a José Carlos Mariátegui e outros 

pensadores do marxismo latinoamericano, mas que segundo o autor serve também para adjetivar a 

ecologia política do continente (ALIMONDA, 2015). 

  A ecologia política latinoamericana vem trilhando seu próprio caminho a partir de uma 

política da diferença embasada nas características e condições ecológicas e culturais de seus povos e 

expressada em estratégias de emancipação em busca da descolonização do saber, da reinvenção dos 

territórios e da reapropriação da natureza PORTO-GONÇALVES; LEFF, 2015). O sociólogo 

mexicano Enrique Leff, um dos principais expoentes da ecologia política latino-americana, chama 

atenção para o fato de que vivemos uma crise civilizatória, na qual a dimensão ambiental, que é só 

uma parte dela, é sintoma de um processo civilizatório imposto e  justificado pelo progresso 

econômico. A ecologia política se torna então fundamental para enfrentar os conflitos socioambientais 

já que está nas suas raízes a disputa por significados e por estratégias para a construção de um futuro 

sustentável. Em última análise, a ecologia política se expressa hoje nos territórios e nas 

territorialidades e é pra esse lugar que devemos olhar em busca de alternativas (PORTO 

GONÇALVES; LEFF, 2015). 

 O geógrafo brasileiro Carlos Walter Porto-Gonçalves, em consonância com outros autores, 

vêm problematizando a relação entre saberes e territórios, em oposição a ideia eurocêntrica de 

conhecimento universal. Como esclarece o autor, sua intenção não é negar a possibilidade de que um 

determinado conhecimento seja universal, mas sim evidenciar que não existe um único conhecimento 

universal e originado de uma província específica do mundo, no caso a Europa (PORTO-

GONÇALVES, 2017). E é a partir da valorização dos territórios e da busca por um diálogo de saberes 

que a ecologia política, ou qualquer outra iniciativa que proponha práticas e propostas visando a 

resolução de conflitos socioambientais devem caminhar. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 10 

4 A PERMACULTURA E OUTRAS ECOLOGIAS POSSÍVEIS 

A busca pela sonhada sustentabilidade implica na desconstrução de racionalidades e práticas 

insustentáveis sendo que a questão crucial da ecologia política envolve basicamente o conflito entre 

pontos de vista e regimes ontológicos cada qual voltado para alcançar seus objetivos, considerando 

seus múltiplos interesses, sejam eles econômicos, políticos ou éticos  (LEFF, 2015). Uma das 

possibilidades alternativas que consideramos como uma potência para contribuir positivamente no 

sentido de buscar um conjunto de práticas que visam a sustentabilidade é a Permacultura.  

Foi também no contexto da emergência da crise ambiental  que em meados dos anos 70, na 

Austrália, os primeiros traços da Permacultura foram desenhados. A Permacultura pode ser entendida 

como um sistema de planejamento de estruturas, espaços ou ambientes humanos que visem a 

sustentabilidade. Esse sistema se baseia em três princípios éticos (cuidar da terra, cuidar das pessoas 

e cuidar do futuro ou partilha justa) e doze princípios de design ou planejamento (HOLMGREN, 

2013). Os princípios éticos da Permacultura dialogam com os principais eixos normalmente 

associados ao desenvolvimento sustentável, em busca de ações que sejam  ambientalmente corretas, 

socialmente justas e economicamente viáveis.           

A Permacultura surgiu objetivando trazer alternativas para uma agricultura mais sustentável e 

permanente, visando a autossuficiência alimentar como foco em culturas perenes. No entanto, ao 

longo dos anos, foi se aperfeiçoando e ampliando horizontes para outras dimensões da vida humana 

e hoje se apresenta como um sistema completo abrangendo assuntos como, por exemplo, a educação, 

a moradia e o acesso à terra. A Permacultura ainda dialoga com diversas áreas do conhecimento em 

busca de soluções que atendam aos seus princípios, como por exemplo, em temáticas relacionadas à 

produção de alimentos (agroecologia), a construções de baixo impacto (bioconstrução) e de relações 

comerciais socialmente justas (economia colaborativa) (HOLMGREN, 2013).  

O que inicialmente era um conjunto de técnicas e princípios mais ligados à vida no campo e à 

agricultura, com preocupações mais ligadas ao manejo da terra e da natureza foi aumentando a 

abrangência a fim de atender a todos os aspectos da vida humana, se comportando como uma ecologia 

enquanto prática pessoal e coletiva. A permacultura vem ganhando destaque também nos espaços 

urbanos, não só focada em práticas de ação como a agricultura urbana e a construção de moradias de 

baixo impacto, mas também como preocupações ligadas à cultura, educação, saúde e o bem-estar 

espiritual. 

Da agricultura permanente à cultura da permanência, como recentemente tem sido chamada, 

a permacultura pode ser vista como uma resistência no sentido de uma proposição cosmopolítica 

dentro da perspectiva cunhada por Isabelle Stengers (STENGERS, 2018), já que ela se expressa 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 11 

principalmente através da prática e de seus praticantes, os permacultores, encarregados de aplicar um 

conjunto de técnicas baseados em princípios permaculturais. Nesse sentido a permacultura se 

configura como uma ecologia (e uma política) possível voltada para a ação e que abrange todos os 

aspectos da vida humana, vislumbrando a sustentabilidade e baseada numa interação harmônica entre 

o homem e a natureza e não em uma relação de dominação de um sobre o outro. 

Apesar de os princípios éticos da Permacultura estarem alinhados com os pressupostos básicos 

do desenvolvimento sustentável, creio que ela pode ser vista mais como uma possibilidade mais aliada 

a ecologia política, principalmente no que diz respeito ao questionamento de algumas práticas e 

relações de poder hegemônicas. Como nos mostram Porto Gonçalves e Leff (2015), a disputa de 

significados e de estratégias para a construção de um futuro sustentável está no cerne da ecologia 

política. Ações como produzir seu próprio alimento, nutricionalmente saudável e ambientalmente 

sustentável, construir moradias com materiais alternativos e buscar novas formas de relações 

econômicas são exemplos de ações verdadeiramente revolucionárias e que podem ser adotadas por 

cada um de nós, individualmente ou coletivamente. Seus conjunto de ideias visam a sustentabilidade 

mas não sugerem a manutenção de práticas que sejam aliadas ao modelo capitalista consumista e 

desenvolvimentista.  

Um aspecto que consideramos importante para se refletir é sobre o caráter universalista da 

Permacultura, um sistema teórico e prático desenvolvido num país do chamado “primeiro mundo” e 

que é divulgado como um modelo, ou como queremos crer, como uma possibilidade a ser buscada. A 

Permacultura, de fato, foi criada num contexto mais elitizado, o ambiente acadêmico universitário 

australiano, no entanto, desde sua origem apresenta um caráter de proposição anti-hegemônica e em 

resposta à emergência das crises ambientais. Mais do que isso, muitas de suas técnicas representam a 

sensibilidade da observação de padrões da natureza e de práticas de povos tradicionais. Seus 

princípios são universais mas não são rígidos porque são embasados na observação da natureza, são 

facilmente adaptáveis às condições e características ecológicas e culturais de cada território. 

Se imaginarmos que uma boa parte dos princípios e técnicas sugeridas pela Permacultura nada 

mais são do que resgates de práticas tradicionais que inspiraram Bill Mollison e David Holmgren a 

desenvolver um sistema de design permacultural, isso pode servir como exemplo para que 

movimentos semelhantes sejam feitos com outros contextos ecológicos e culturais, como aqui na 

América Latina. Nesse sentido, consideramos que a Permacultura se apresenta como uma potente 

possibilidade somando-se a esforços de alguns movimentos contemporâneos latinoamericanos que 

visam uma interação mais harmônica entre  homem e natureza.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 12 

Para citar exemplos, em comunidades rurais do interior do Brasil, a aplicação de princípios 

da Permacultura frequentemente se entrelaça com práticas ancestrais de manejo de recursos naturais, 

resultando, por exemplo em sistemas agroflorestais que não só garantem a segurança alimentar, mas 

também fortalecem a autonomia comunitária e a preservação da biodiversidade local (ARANTES et 

al., 2017; STEENBOCK, 2020). Da mesma forma, em projetos urbanos de favelas e periferias, a 

Permacultura popular se manifesta em hortas comunitárias que resgatam diversos saberes, como, por 

exemplo, sobre plantas medicinais) e promovem a organização social resistindo à lógica do 

agronegócio e do consumo desenfreado (COSTA et al., 2015; SOARES & MAZZARINO, 2023). 

Essas iniciativas, ao valorizarem a agrobiodiversidade e o conhecimento tradicional, são exemplos 

vivos de como a Permacultura pode se manifestar em um 'diálogo de saberes' que contrapõe a 

hegemonia epistêmica ocidental. 

No campo teórico, vem emergindo na América Latina algumas perspectivas interessantes 

nesse sentido, como a perspectiva decolonial, que busca uma abordagem partindo do lugar latino-

americano, tentando romper com a lógica hegemônica de valores eurocêntricos e em busca do 

reconhecimento e da valorização de saberes outros, representando diversos grupos antes 

subalternizados, como as centenas de etnias ameríndias que por aqui já estavam e também a 

contribuição afrodescendente, que por consequência dos processos de exploração colonial, passaram 

a compor importante proporção étnica na população do continente (QUIJANO, 2015). Ao contrário 

da suposta universalidade que os modernistas sugerem, quando olhamos para a região, o que temos é 

uma pluriversalidade de epistemologias e cosmologias, muitas delas com relações homem-natureza 

mais conectadas, saudáveis, interligadas, menos artificiais e com práticas alternativas e anti-

hegemônicas. 

No mesmo sentido, também vale mencionar o conceito de buen vivir, ideia que tem por base 

a compreensão e o olhar  de povos indígenas sul americanos e que  representa um questionamento 

substancial às idéias contemporâneas de desenvolvimento, em especial o seu vínculo com o 

crescimento econômico e sua incapacidade de resolver os conflitos sociais e ambientais (GUDYNAS, 

2011) 

De certa forma, essas abordagens que estão sendo difundidas com cada vez mais força por 

diversos movimentos latinoamericanos representam uma somatória de esforços que estão ajudando a 

consolidar a ecologia política latinoamericana. Nesse sentido, podemos imaginar a Permacultura 

como mais uma ecologia possível que possa contribuir para a resolução de conflitos socioambientais 

na América Latina e pela busca de um modo de viver mais harmonioso e conectado com a natureza.  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 13 

Além de valorizar as práticas tradicionais, a permacultura e algumas de suas temáticas 

associadas, possibilitam uma maior autonomia às pessoas apresentando alternativas viáveis não só no 

que diz respeito à produção de alimentos, mas ampliando cada vez mais seus horizontes em busca de 

atender diversas dimensões da vida na Terra. A Permacultura ainda pode ser útil do ponto de vista 

prático a fim de planejar diferentes espaços geográficos, principalmente nas cidades onde o 

desacoplamento entre o homem e a natureza é mais explícito, e pode contribuir para a sensibilização 

pela escolha de uma maneira de viver diferente do ponto de vista individual e coletivo. Como crítica, 

talvez a Permacultura possa tirar um pouco do foco no utilitarismo humano, que de certa forma está 

enraizado em seus princípios de planejamento, que muitas vezes enxergam ainda a natureza como um 

recurso a ser explorado, mesmo que, nesse caso, através de práticas mais harmoniosas. 

A Permacultura tem se mostrado uma potência em termos de aceitação e divulgação de suas 

práticas e de seus ideais, no entanto existe um diagnóstico de estudos recentes que indicam que o 

acesso ao seu conjunto de princípios e práticas é quase que exclusividade de uma elite com um 

determinado perfil social: jovens, brancos, de classe média e média alta, com ensino superior (NERY, 

2018). A popularização da Permacultura se torna importante a fim de ser divulgada como uma 

possibilidade de uma ecologia possível a um maior número de pessoas. O fato de hoje ela ter um 

acesso elitizado, com dependência de institutos privados e associada a pessoas de alta renda e ensino 

superior, pode ser visto como uma potência de diálogo, desde que não haja resistência para sua 

popularização. É necessário que acompanhado da divulgação de suas práticas seja também buscado 

o diálogo em busca da incorporação dos saberes locais em seus princípios e práticas. A permacultura 

certamente não é a solução, mas aparece como uma oportunidade 

 

5 CONCLUSÕES E PERSPECTIVAS 

O contexto da Revolução Verde e a ascensão do movimento ambientalista ilustram a complexa 

interação entre ciência, tecnologia e sociedade, revelando frequentemente conflitos de ideias e 

interesses. Nesse cenário, a Permacultura e suas temáticas correlatas emergem como alternativas 

promissoras para a superação de desafios ambientais e sociais, visando à construção de um modo de 

vida e organização social duradoura e sustentável. Seu caráter multidisciplinar, princípios e técnicas 

oferecem um vasto potencial para subsidiar ações de desenvolvimento regional visando a 

sustentabilidade. 

Para que a Permacultura realize plenamente seu potencial, é crucial ir além de abordagens 

limitadas. O conceito de Desenvolvimento Sustentável, embora vital para expandir o debate 

ambiental e influenciar políticas públicas, revela uma lacuna significativa ao não apresentar uma 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 14 

crítica estrutural às lógicas capitalistas de consumo e crescimento. Em contrapartida, a Ecologia 

Política se estabelece como um campo teórico mais robusto e coerente para impulsionar mudanças 

estruturais e que, especialmente na América Latina, tem construído sua própria trajetória, angariando 

o apoio de diversas correntes de pensamento e propostas de ação convergentes. 

A articulação global para mitigar impactos ambientais, como o aquecimento global e as 

mudanças climáticas, é inegavelmente importante, e seus desafios devem continuar a ser debatidos 

em conferências internacionais. Contudo, torna-se imperativo um olhar mais atento e autônomo para 

o local, capacitando os povos em seus próprios territórios e reduzindo a dependência de organismos 

internacionais. Nesse sentido, alternativas teóricas e práticas são bem-vindas em qualquer escala, 

desde que contemplem a diversidade de saberes dos atores envolvidos. É a partir dessa base, 

alicerçada na ecologia política latino-americana, que se podem discutir e implementar possibilidades 

práticas e alternativas para a sociedade, tanto em nível individual quanto coletivo. 

A Permacultura, da maneira como vem sendo difundida pelo mundo nas últimas décadas, 

parece surtir efeitos positivos na promoção de uma ecologia individual em pequenas escalas, no 

entanto estudos recentes apontam para um acesso predominantemente elitizado. Superar essa barreira 

é fundamental, tornando-se urgente a popularização da Permacultura e de suas temáticas associadas 

– como agroecologia, bioconstrução e economia colaborativa – objetivando que essas temáticas 

estejam cada vez mais presentes nos espaços públicos de discussão de modo que propicie a inserção 

das mesmas em políticas públicas que visem a sustentabilidade, a qualidade de vida e o bem-estar da 

população. Em aliança com a ecologia política latino-americana, uma Permacultura verdadeiramente 

popular pode emergir, capaz de gerar impactos significativos no âmbito local, por meio de um diálogo 

de saberes que proponha práticas mais conectadas à natureza e culturalmente relevantes para os povos 

e seus territórios. 

Nesse contexto, a Permacultura se apresenta como uma ecologia possível no contexto 

latinoamericano, fundamentada nas ideias da nossa Ecologia Política e do pensamento decolonial. 

Isso permitirá que a Permacultura evolua com passos próprios na região, evitando a mera replicação 

de modelos concebidos em outros contextos. Seus princípios universais devem atuar como um guia 

flexível, adaptando-se e inspirando práticas e alternativas específicas para cada contexto regional. 

A Permacultura enquanto cultura da permanência se mostra como uma possibilidade  em 

tempos de Antropoceno. "Cuidar da Terra, um de seus princípios éticos talvez possa ser vislumbrado 

como uma das formas de '‘aterrar’' (parafraseando Bruno Latour), isto é, de nos reconectarmos e nos 

tornarmos conscientes de nossa dependência inseparável do planeta, de nos enraizamos nas realidades 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 15 

e limites terrestres. Assim, nos tornando mais 'terranos' – cidadãos conscientes e habitantes plenos da 

Terra – possamos pavimentar um caminho mais concreto nessa direção utópica da sustentabilidade. 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 16 

REFERÊNCIAS 

 

ALIMONDA, Héctor. Ecologia política latino-americana e pensamento crítico: As vanguardas 

enraizadas. Desenvolvimento e meio ambiente, v. 35, 2015. 

 

ARANTES, Poliana Beatriz et al. Agroflorestas familiares no Vale do Ribeira: diagnóstico 

produtivo, estratégias e desafios. REDD–Revista Espaço de Diálogo e Desconexão, 2017. 

 

CARLSON, Rachel. Primavera Silenciosa. 1.ed. São Paulo: Gaia, 1962. 327p. 

 

COSTA, Christiane Gasparini Araújo et al. Hortas comunitárias como atividade promotora de 

saúde: uma experiência em Unidades Básicas de Saúde. Ciência & Saúde Coletiva, v. 20, p. 3099-

3110, 2015. 

 

DOBSON, Andrew. Green political thought. Routledge, 2007. 

 

DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e Eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo et al. (Ed.). A 

colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. CLACSO, 

Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales= Conselho Latino-americano de Ciências Sociais, p. 

55-70. 2005. 

 

FLORIANI, Dimas. Por uma epistemologia da diversidade. Impactos socioambientais: o desafio da 

construção de hidrelétricas. Goiânia: Cânone Editorial, 2009. 

 

GROSFOGUEL, Ramón. Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro 

genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Tabula rasa, n. 19, p. 31-58, 2013. 

 

GUATTARI, Félix; BITTENCOURT, Maria Cristina F.; ROLNIK, Suely. Las tres ecologías. 

Campinas: Papirus, 1990. 

 

GUDYNAS, Eduardo. Buen vivir: Germinando alternativas al desarrollo. América Latina en 

movimiento, v. 462, p. 1-20, 2011. 

 

HARAWAY, Donna. Antropoceno, capitaloceno, plantationoceno, chthuluceno: fazendo parentes. 

ClimaCom Cultura Científica, v. 3, n. 5, p. 139-146, 2016. 

 

HARVEY, David. 17 contradições e o fim do capitalismo. Boitempo Editorial, 2017. 

 

HOLMGREN, David. Permacultura: princípios e caminhos além da sustentabilidade. Porto Alegre: 

Via Sapiens, 2013. 

 

LATOUR, Bruno et al. Para distinguir amigos e inimigos no tempo do Antropoceno. Revista de 

Antropologia, v. 57, n. 1, p. 11-31, 2014. 

 

LATOUR, Bruno. Políticas da natureza: como associar as ciências à democracia. Editora Unesp, 

2019. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026 17 

LEMOS, Marcelo Rodrigues. A crítica da racionalidade científica: aproximações entre Ulrich Beck 

e Boaventura de Sousa Santos. RELACult-Revista Latino-Americana de Estudos em Cultura e 

Sociedade, v. 2, p. 452-465, 2016. 

 

LEFF, Enrique. Political ecology: a Latin American perspective. Desenvolvimento e meio ambiente, 

v. 35, n. 35, p. 29-64, 2015. 

 

LEFF, Enrique. Ecologia Política. Editora Unicamp, 2021. 

 

MOREIRA, Roberto José. Críticas ambientalistas à revolução verde. Estudos sociedade e 

agricultura, 2000.  

 

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter; LEFF, Enrique. Political ecology in Latin America: the 

social re-appropriation of nature, the reinvention of territories and the construction of an 

environmental rationality. Desenvolvimento e Meio Ambiente, v. 35, n. 1, p. 65-88, 2015. 

 

PORTO-GONÇALVES, C. W. De saberes e de territórios: diversidade e emancipação a partir da 

experiência latino-americana. In: CRUZ, V. do C; OLIVEIRA, D. A de. Geografia e giro decolonial: 

experiências, ideias e horizontes de renovação do pensamento crítico. Rio de Janeiro: Letra Capital, 

2017. P. 37-54 

 

QUIJANO, Aníbal. " Bien Vivir": entre el" desarrollo" y la Des/Colonialidad del poder. Horizontes 

Sociológicos, n. 1, p. 25-38, 2015. 

 

RAYNAUT, Claude. As relações ser humano/natureza: arqueologia social de uma ruptura. In: 

Conferência ministrada no Curso de Doutorado em Meio Ambiente e Desenvolvimento/UFPR. 

2006. 

 

SOUZA SANTOS, Boaventura de. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. 

São Paulo, 2000. 

 

SILVA, Christian Luiz da. Desenvolvimento sustentável: um conceito multidisciplinar. Reflexões 

sobre o Desenvolvimento Sustentável: agentes e interações sob a ótica multidisciplinar, v. 1, p. 11-

40, 2005. 

 

STEENBOCK, Walter et al. Agrofloresta agroecológica: por uma (re) conexão metabólica do 

humano com a natureza. Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável, GUAJU, v. 

6, n. 2, 2020. 

 

SOARES, Tiago Luís da Silva; MAZZARINO, Jane Márcia. Hortas Comunitárias em Teresina: 

vidas conectadas em ambientes urbanos. Ambiente & Sociedade, v. 26, p. e0172, 2023. 

 

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, n. 

69, p. 442-464, 2018. 


