
 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

1 

TODO “MUNDO” É BANTU SIM SENHOR! 

 

ALL “WORLD” IS BANTU YES SIR! 

 

TODO “MUNDO” ES BANTÚ ¡SÍ SEÑOR! 

 

 https://doi.org/10.56238/arev8n1-002 

 
Data de submissão: 02/12/2025 Data de publicação: 02/01/2026 

 

Jeusamir Alves da Silva (Tata Ananguê) 

Pós-doutorado em Educação  

Instituição: University Emil Brunner World (EBWU) 

E-mail: anangue@gmail.com 

 Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8512-7507 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9341688856983028 

 

RESUMO  

Este artigo tem como objeto de pesquisa parte dos povos denominados Bantu, oriundos da África 

Centro-Ocidental, e posteriormente da África Oriental, regiões subsaarianas, abaixo da linha do 

Equador. Haja vista, ter sido a primeira vertente negra absorvida pela Diáspora Atlântica. No Brasil, 

o povo bantu foi distribuído por várias regiões, principalmente, pelos portos do sudeste, com destaque 

para o Rio de Janeiro, privilegiando a Baixada Fluminense, haja vista, a sua formação, 

majoritariamente banta. Dessa forma, o objetivo geral é provocar, a sociedade mundial mergulhar no 

passado para através do Continente Africano e a Diáspora Atlântica, conhecer a si mesma, haja vista, 

a teoria darwinista afirmar, o surgimento do “homo sapiens”, precisamente, na região dos lagos, área 

demograficamente banta. Fato este reforçado por pesquisas diopianas quanto a melanina existente nos 

seres habitantes daquela área, por conta das condições climáticas. Então, ao realizar essa imersão no 

passado, desta feita, em ordem inversa, melhor dizendo, da Baixada Fluminense, Rio de Janeiro, 

Brasil, até chegar ao local de surgimento do ser inteligente (fazedor de coisas). Daí então, analisar por 

este ângulo para entender o porquê da afirmativa: “Todo o Mundo é Bantu Sim Senhor”. Pistas 

apontam para fatos que levam às tradições e referências culturais desse povo, terem sido fundamentais 

na construção da identidade brasileira. Esse conjunto de valores tradicionais e culturais permanece 

vivo no dia a dia das famílias, nos terreiros de candomblé, nas ruas, nos mercados, nas quadras das 

grandes, médias e pequenas escolas de samba, e nas avenidas de desfiles oficiais delas. Tudo isso, 

antes, durante e depois do carnaval ou em outros tipos de festas populares, bem como em qualquer 

outro lugar de concentração humana afrodescendente, principalmente por meio de sua linguagem, 

dança e musicalidade. Estas expressões, permanecem anônimas quanto aos seus países de origem. São 

generalizadas nas salas de aulas dessa região, bem como, em outras regiões do Brasil, apenas como 

negras ou africanas. Assim, a África, geográfica social e politicamente, é tratada como uma região 

descompromissada de qualquer olhar de solidariedade, e esquecem de que esta constitui-se como o 

“Berço Da Civilização”. A metodologia utilizada foi quali-quantitativa, com natureza descritiva, uma 

vez que se iniciou com a coleta e mensuração de dados demográficos da população africana específica, 

apoiada por seus estratos, a qual, trouxe a cultura religiosa dos povos bantos para o Brasil. O 

paradigma científico seguido, para realizar as escolhas metodológicas, foi o pragmático, o que 

permitiu facilitar a identificação e descrição da cultura religiosa dos povos bantos, na diáspora dos 

africanos escravizados, submetidos ao tráfico do Atlântico Sul. Os resultados esperados giram em 

torno do combate ao racismo, reconhecimento e valorização da identidade do negro bantu, por conta 

https://doi.org/10.56238/arev8n1-002


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

2 

de ser o pioneiro na descendência do homo sapiens, na participação na construção do Brasil, e 

formação da língua brasileira, entre outras influências. 

 

Palavras-chave: Bantu. Baixada Fluminense. Rio de Janeiro. Brasil. Mundo. 

 

ABSTRACT 

This article focuses on researching a segment of the Bantu peoples, originating from Central-Western 

Africa and later from East Africa, sub-Saharan regions below the Equator. This is because they were 

the first Black population absorbed by the Atlantic Diaspora. In Brazil, the Bantu people were 

distributed across various regions, mainly through the ports of the Southeast, particularly Rio de 

Janeiro, especially the Baixada Fluminense, given its predominantly Bantu composition. Therefore, 

the overall objective is to encourage global society to delve into the past and, through the African 

continent and the Atlantic Diaspora, understand itself, considering Darwinian theory asserts the 

emergence of "Homo sapiens" precisely in the lake region, a demographically Bantu area. This fact is 

reinforced by research on the presence of melanin in the inhabitants of that area, due to climatic 

conditions. So, by immersing ourselves in the past, this time in reverse order, or rather, from the 

Baixada Fluminense, Rio de Janeiro, Brazil, until we reach the place of origin of the intelligent being 

(the maker of things). From there, we analyze from this angle to understand why the statement is 

made: "The whole world is Bantu, yes sir." Clues point to facts that show that the traditions and 

cultural references of this people were fundamental in the construction of Brazilian identity. This set 

of traditional and cultural values remains alive in the daily lives of families, in Candomblé temples, 

in the streets, in the markets, in the samba school grounds (large, medium and small), and in the 

avenues of their official parades. All this, before, during and after Carnival or in other types of popular 

festivals, as well as in any other place of Afro-descendant human concentration, mainly through their 

language, dance and musicality. These expressions remain anonymous regarding their countries of 

origin. They are generalized in the classrooms of this region, as well as in other regions of Brazil, 

simply as black or African. Thus, Africa, geographically, socially, and politically, is treated as a region 

devoid of any solidarity, forgetting that it constitutes the "Cradle of Civilization." The methodology 

used was qualitative-quantitative, with a descriptive nature, since it began with the collection and 

measurement of demographic data of the specific African population, supported by its strata, which 

brought the religious culture of the Bantu peoples to Brazil. The scientific paradigm followed to make 

the methodological choices was pragmatic, which facilitated the identification and description of the 

religious culture of the Bantu peoples in the diaspora of enslaved Africans subjected to the South 

Atlantic slave trade. The expected results revolve around combating racism, recognizing and valuing 

the identity of the Bantu black person, due to being the pioneer in the descent of Homo sapiens, in the 

construction of Brazil, and the formation of the Brazilian language, among other influences. 

 

Keywords: Bantu. Baixada Fluminense. Rio de Janeiro. Brazil. World. 

 

RESUMEN 

Este artículo se centra en la investigación de un segmento del pueblo bantú, originario de África 

Centro-Occidental y posteriormente de África Oriental, en las regiones subsaharianas situadas por 

debajo del ecuador. Esto se debe a que fueron la primera población negra absorbida por la diáspora 

atlántica. En Brasil, el pueblo bantú se distribuyó por diversas regiones, principalmente a través de los 

puertos del Sudeste, en particular Río de Janeiro, y en especial la Baixada Fluminense, dada su 

composición predominantemente bantú. Por lo tanto, el objetivo general es animar a la sociedad global 

a profundizar en el pasado y, a través del continente africano y la diáspora atlántica, a comprenderse 

a sí misma, considerando que la teoría darwiniana afirma el surgimiento del "Homo sapiens" 

precisamente en la región de los lagos, una zona demográficamente bantú. Este hecho se ve reforzado 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

3 

por la investigación sobre la presencia de melanina en los habitantes de esa zona, debido a las 

condiciones climáticas. Así, al sumergirnos en el pasado, esta vez en orden inverso, o mejor dicho, 

desde la Baixada Fluminense, Río de Janeiro, Brasil, hasta llegar al lugar de origen del ser inteligente 

(el creador de las cosas), analizamos desde esta perspectiva para comprender por qué se afirma: «El 

mundo entero es bantú, sí señor». Las pistas apuntan a hechos que demuestran que las tradiciones y 

referencias culturales de este pueblo fueron fundamentales en la construcción de la identidad brasileña. 

Este conjunto de valores tradicionales y culturales se mantiene vivo en la vida cotidiana de las 

familias, en los templos de candomblé, en las calles, en los mercados, en los recintos de las escuelas 

de samba (grandes, medianas y pequeñas) y en las avenidas de sus desfiles oficiales. Todo esto, antes, 

durante y después del Carnaval o en otros tipos de fiestas populares, así como en cualquier otro lugar 

de concentración humana afrodescendiente, principalmente a través de su lengua, danza y 

musicalidad. Estas expresiones permanecen anónimas respecto a sus países de origen. En las aulas de 

esta región, así como en otras regiones de Brasil, se generalizan simplemente como negros o africanos. 

Así, África, geográfica, social y políticamente, se trata como una región carente de solidaridad, 

olvidando que constituye la "Cuna de la Civilización". La metodología empleada fue cualitativa-

cuantitativa, de naturaleza descriptiva, ya que comenzó con la recopilación y medición de datos 

demográficos de la población africana específica, respaldada por sus estratos, que trajeron la cultura 

religiosa de los pueblos bantú a Brasil. El paradigma científico seguido para la toma de decisiones 

metodológicas fue pragmático, lo que facilitó la identificación y descripción de la cultura religiosa de 

los pueblos bantú en la diáspora de africanos esclavizados sometidos a la trata de esclavos del 

Atlántico Sur. Los resultados esperados giran en torno a la lucha contra el racismo, el reconocimiento 

y la valoración de la identidad de la persona negra bantú, por ser pionera en la descendencia del Homo 

sapiens, en la construcción de Brasil y en la formación de la lengua brasileña, entre otras influencias.  

 

Palabras clave: Bantú. Baixada Fluminense. Río de Janeiro. Brasil. Mundo. 

 

 

 

 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

4 

1 INTRODUÇÃO 

O Tráfico Atlântico desterritorializou cerca de 12,7 milhões de africanos, majoritariamente 

bantos, entre os séculos XVI e XIX impactando a formação das sociedades coloniais. Os trabalhadores 

africanos foram fundamentais para a produção de riquezas, sendo os responsáveis pelos diferentes 

ofícios e atividades econômicas, como a agricultura, a navegação, os transportes terrestres, os serviços 

domésticos e as diferentes formas de produção do mundo urbano, como o comércio de rua, a estiva, 

entre outros (Bezerra, 2011). É preciso pensar que esse processo também significou uma diáspora 

africana, não apenas demográfica, mas também tecnológica, uma vez que o conhecimento de ofícios 

como navegadores, cozinheiros, pedreiros, ferreiros, arquitetos, entre outros, eram largamente 

praticados pelos africanos muito antes de serem desterritorializados e enviados para as Américas. De 

igual modo, é preciso identificar que os povos africanos também impactaram a formação cultural 

brasileira. Embora não reconhecidos pela colonialidade, os povos africanos de origem banta, foram 

os principais responsáveis pela formação da maior parte das expressões culturais brasileiras, 

provenientes, de Angola como: o samba, a capoeira, o maracatu, o jongo, os tambores de mina, entre 

outras. Mesmo nos casos de expressões culturais de origem ibérica, como o caso das folias de reis, as 

escolas de samba e o carnaval, os bantos e seus descendentes ressignificaram essas expressões 

transformando-as em símbolos de liberdade, resistência e resiliência da população negra que forma a 

maior parte da sociedade brasileira na contemporaneidade. Entre as expressões populares da cultura 

brasileira, o candomblé destaca-se por preservar princípios civilizatórios contra coloniais, isto é, em 

uma sociedade marcada pela dominação, a escravidão e o extermínio de povos e culturas através da 

colonização, os povos africanos legaram uma religiosidade cujas filosofias e existência oferecem 

outras possibilidades cosmogônicas. Assim, outras perspectivas e epistemologias para a sociedade 

brasileira são fundamentais para se pensar questões sociais contemporâneas resultantes de um 

processo de escravidão que inaugurou uma necropolítica. Deste modo, este artigo tem como principal 

função trazer à baila, através dos produtos infracitados, o papel preponderante do negro bantu na 

construção do Brasil e formação da Língua Brasileira, de forma a manter a preservação da cultura 

bantu como fortalecimento das identidades da juventude negra no território, bem como proporcionar 

oportunidades de formação educativa e de preparação profissional para a inserção de indivíduos das 

classes populares no mercado produtivo. (Adolfo, 2010), (Bezerra, 2011), (Costa e Silva, 2006), 

(Lopes, 2014), (Redinha, 1958), (Ribas, 1958), (Slenes, 2008), entre outros. 

 

 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

5 

2 DESENVOLVIMENTO 

Para pensar na África historicamente faz-se necessário ultrapassar as ideias de continente de 

natureza exótica e sem história. As sociedades africanas e asiáticas eram vistas como sociedades 

estáticas pelo sistema eurocentrista. Os colonizadores, consideravam os africanos como herdeiros de 

costumes rudimentares, sociedades primitivas, paradas no tempo desde períodos imemoriais. Este 

olhar para as culturas africanas, não ficou restrito ao século XIX, nem unicamente às pesquisas 

norteadas pelas ciências positivistas, influenciadas pelo darwinismo social. E nem somente aos 

trabalhos que seguiram a leitura do materialismo histórico, e alcançaram boa parte do século XX.    

Segundo Alberto da Costa e Silva (2006, p. 57), Charles Darwin, em seu livro “A        

descendência do homem e a seleção sexual, publicado em 1871” explica que, em cada grande região 

do mundo, os mamíferos existentes relacionam-se de modo estreito com as espécies extintas da mesma 

área. É provável, portanto, que a África tenha sido no passado, habitada por macacos extintos 

intimamente ligados ao gorila e aos chimpanzés: e, como essas duas espécies são hoje as mais afins 

do homem, é mais provável que nossos primitivos ancestrais vivessem no continente africano do que 

qualquer outro lugar. Conforme alerta Costa e Silva (2006, p. 57) “a intuição de Darwin parece estar 

a ser confirmada pelos achados científicos, que cada vez mais apontam para a África ao sul do Saara 

como a região onde surgiu o homem, o animal fazedor de instrumentos”. Por conta disso, cabe ressaltar 

que a África ao sul do Deserto Saara, abaixo da linha do Equador, na parte centro ocidental era e é 

nada mais, nada menos que uma região demograficamente banta em virtude dos povos que ali habitam, 

falarem majoritariamente, línguas pertencentes ao tronco linguístico protobanto. 

A teoría de Darwin (1871), que posiciona a África como o local de origem do homem, é uma 

confirmação de que contra provas não existem argumentos. nem todo o racismo já existente naquela 

época conseguiu negar o lugar da África, como o berço da civilização. Haja vista, que até hoje é 

considerada como a mais provável das hipóteses referente ao surgimento do homem. Uma África 

considerada pelo eurocentrismo, como um continente apático, sem perspectivas de evolução, habitado 

por sub-raças, descendentes de Can, teoria religiosa, citada por Azzi (2008, p.29), de repente é 

reconhecida como berço da civilização.  

Surge o reforço do Sheik senegalês Anta Diop (2003, p. 73), mostrado na Figura 7, que afirma 

que os primeiros homens eram negroides, e que segundo a lei de Glober, os animais no sentido geral, 

de sangue quente, em clima quente e úmido, desenvolviam a melanina (pigmentação negra). Por isso 

a origem da humanidade era negra, o branqueamento deu-se pela mudança climática. Um outro 

resultado é poder comprovar, que o espaço territorial apontado por Charles Darwin como berço da 

civilização, é exatamente o mesmo lugar de onde é oriundo o povo banto, ou seja, a África Central, 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

6 

aquela mesma que por ironia do destino, teve o seu povo relegado ao ostracismo pelo precursor do 

estudo sobre o negro brasileiro, o Dr. Raimundo Nina Rodrigues (1896), que o classificou como 

inferior ao povo sudanês posteriormente chegado na nova colonia de Portugal.  

Diz-se isto, até porque a região indicada por Darwin, como berço da civilização, vai de forma 

contundente, de encontro aos conceitos do eurocentrismo instituído, quando já no século XIX 

definiam a existência de dois mundos, os ricos ao norte e os pobres ao sul. Ao explicar as diferenças 

socioeconômicas a partir da cor da pele, as nações capitalistas daquele momento isentavam-se da sua 

responsabilidade histórica. Ou seja, legavam à origem étnica e não ao imperialismo, ao colonialismo 

e à exploração, o atraso e a miséria de grande parte das nações do mundo. 

Povos Bantos subsaarianos abaixo da linha do Equador trazidos para o Brasil, do Reino do 

Congo, uma região centro ocidental da África formada por inúmeros e pequenos reinos existentes 

entre os rios Zaire (ou Congo), o rio Kuango e o rio Lucala. Em “A Enxada e a Lança: a África antes 

dos portugueses”, Alberto Costa e Silva (2006), conta que segundo a tradição banta, por volta do 

século XIV, quando, Nimi Lukeni, o rei dos Kikongo se casou com uma mulher importante do povo 

Ambundo, formou-se o reino do Kongo, e o rei passou a ser chamado de Mani Kongo, o Senhor do 

Congo. A capital do Reino do Congo ficava no Centro-Norte dos domínios, a cidade chamava-se 

Mbanza Kongo. A cidade era toda fortificada, cercada de uma muralha de pedras e ficava no alto de 

uma colina, rodeavam-na as áreas de cultivo bem como as aldeias. Mbanza era um grande centro 

comercial pelo qual passavam carregamentos de sal, peixes, tecidos, cerâmicas e cestos, ráfia e cobre. 

Essa grande cidade era o centro de um reino que submeteu os pequenos reinos ao seu redor, que se 

tornaram reinos vassalos. A base da economia era a agricultura e os agricultores produziam banana, 

dendê, côco, cola, milhete, sorgo, inhame, macunde, também criavam porcos, bovinos e cabras. Os 

rios eram ricos de peixe e as savanas de caças. Conheciam o ferro, que utilizavam no fabrico de armas 

e o cobre no fabrico de jóias. Do vale do Rio Inquice ou Nkisi, a leste, os panos de ráfia (Costa e Silva, 

2006, pp. 521-522). 

No Reino de Angola, ao tempo do descobrimento português havia dois reinos ao sul do reino 

do Congo. Eram Ndongo e Matamba. Em 1555 um povo nômade e feroz invadiu o Congo e o sudoeste 

africano, desde a Guiné até o centro da região hoje Angola. Foram os Jaca ou Majaca, também 

chamados de Simba e Manes na Guiné, Gatas ou Gallas na Abissínia (Etiópia) e Jingas em Angola. 

Os invasores tudo destruíram e um dos chefes, o Ngola Jinga, apossou-se dos dois reinos (Ndongo e 

Matamba). Presenteou o reino de Ndongo a seu filho, o Ngola Nbandi, cujo nome passou a designar 

desde então o reino conquistado (Ngola: Angola). Era a dinastia dos Jingas que se estabelecia em 

Angola, antigo reino de Ndongo, também chamado agora, reino do Jinga ou dos Jingas. Ngola Bandi 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

7 

filho de Ngola Jinga, foi um rei valente que resistiu por várias vezes as expedições aguerridas dos 

colonizadores portugueses contra-atacando-os vitoriosamente (Vansina, 2011 p. 648). 

Em 1618 os vassalos de Jinga Nbandi, oitavo rei de Matamba, cansados da tirania do velho 

rei, revoltaram-se e mataram-no. Assumiu o poder Ngola Nbandi, filho do velho Jinga Nbandi e de 

uma escrava (não confundir com o primeiro Ngola Nbandi). Mercê da conspiração preparada, e para 

consolidar os dois reinos Angola, Matamba mandou decapitar o irmão, a madrasta e um sobrinho, 

filho de uma irmã. Esta irmã é aquela que seria a futura Rainha Jinga, a famosa D. Anna de Souza. 

Ela nunca perdoou o irmão pela afronta recebida, (a morte do filho), embora fingisse havê-lo perdoado 

e colaborado como Embaixatriz do Reino de Matamba perante os colonizadores (Costa e Silva, 2006).  

Foi numa dessas embaixadas que consentiu ser batizada na religião católica, recebendo o nome 

de Anna de Souza. Mas, na primeira oportunidade, a católica Dona Anna vingou-se do irmão, 

envenenando-o na pequena ilha de Kuanza, onde ele refugiara-se batido pelos portugueses e 

completamente abandonado por seus vassalos.  

Há uma passagem sobre a altivez da Rainha Ginga, quando recebida em palácio, em 

negociação de paz com o Vice-rei português, em Luanda, 1657. Detalhe: o vice-rei senta-se ao trono 

para recebê-la, todavia, não oferece a Ginga um lugar de assento. Então, está revida a desfeita, e ordena 

que uma de suas mucamas fique de quatro, para servir-lhe como assento. Deste modo, nivela-se à 

altura do Vice-rei mantendo a horizontalidade do diálogo e, ao mesmo tempo demonstrando, também, 

o seu poder e destemor diante da tentativa de intimidação do estrangeiro colonizador (Mello, 1945). 

Nzinga Mbandi Ngola, rainha de Matamba e Angola, viveu de 1581 a 1663, e representa 

resistência à ocupação do território africano pelos portugueses que lá aportaram para o tráfico de 

escravos. A ocupação portuguesa naquela região começou em 1578 com a fundação da, hoje, Luanda, 

capital de Angola. O rei Ngola Kiluanji, pai de Nzinga, resistiu por muitos anos à invasão de seu 

território. Foi sucedido por seu filho Ngola Mbandi que, inicialmente, também impediu o avanço do 

comércio escravagista para o interior. Nzinga auxiliou seu irmão negociando a devolução de territórios 

já ocupados pelos invasores. Mas depois não concordou com a submissão aos portugueses de vários 

chefes africanos, incluindo seu irmão, e, ordenando suas mortes, chegou ao comando de grupos de 

resistência à ocupação das terras de Ngola (Angola) e Matamba (Thornton, 1991).  

Nzinga aliou-se a guerreiros jagas passando a atuar em quilombos, com espaços e táticas de 

guerra semelhantes aos utilizados por seu contemporâneo Zumbi dos Palmares em terras brasileiras. 

Obteve vitórias e uma relativa paz até morrer aos 82 anos de idade. Nos últimos tempos da Rainha 

Jinga, os missionários capuchinhos conseguiram a sua volta ao catolicismo (1657) em cujo seio 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

8 

permaneceu até o seu falecimento, em 17 de dezembro de 1663, aos 82 anos, segundo o padre Antônio 

Caeta (Pacavira, 1985).  

Diferente dos países africanos já citados, Moçambique por ter exportado, menos escravizados 

para o Brasil, não apresentou quantitativo e subsídios suficientes em tempo hábil, para formar mais 

uma nação religiosa bantu de calundu/candomblé. As estimativas históricas indicam que mais de 

500.000 escravos foram levados de Moçambique durante o período da diáspora, com números 

significativos destinados às ilhas do Oceano Índico e, posteriormente, ao Brasil, especialmente no 

século XIX quando o calundu/candomblé bantu já estava formado pela nação dos Ambundos, falantes 

da língua Kimbundu, pertencente ao país de Angola, e pela nação Bakongo, falante da língua Kikongo, 

que anteriormente, ou seja, antes da partilha do continente africano, na conferência de Berlin, era o 

antigo reino do Congo, hoje uma das dezoito províncias angolanas intitulada Zaire( Costa e Silva, 

2006).. 

O tráfico de pessoas escravizadas de Moçambique teve duas rotas principais: Oceano Índico: 

Centenas de milhares de pessoas foram traficadas para as ilhas Mascarenhas (como Reunião e 

Maurício) e outras regiões do Índico entre os séculos XVIII e XIX. Oceano Atlântico: Embora com 

um contingente menor, Moçambique tornou-se uma fonte importante de escravos para o Brasil, no 

período final do comércio negreiro, quando o tráfico a partir de Angola e da Costa da Mina sofria 

maior repressão.  

Os números exatos são difíceis de determinar devido à natureza clandestina de grande parte do 

tráfico, especialmente após a proibição formal do comércio. No entanto, bases de dados históricas 

como o projeto Slave Voyages reúnem milhares de registos de viagens para ajudar a quantificar esse 

movimento forçado. Entre o primeiro e o século V, povos bantus migraram de regiões do norte e oeste 

para essa região. Portos comerciais suaílis e, mais tarde, árabes, existiram no litoral moçambicano até 

a chegada dos europeus (Pelissier,1988). 

Durante o primeiro e o quinto século, ondas migratórias de povos de línguas bantas vieram de 

regiões do oeste e do norte de África através do vale do rio Zambeze e posteriormente, de forma 

gradual, instalaram-se pelo planalto e áreas costeiras do país. Esses povos 

estabeleceram comunidades ou sociedades agrícolas com base na cultura do gado. Para além disso, 

trouxeram com sigo, a tecnologia para extração e produção de utensílios de ferro. Metal utilizados por 

eles na confecção de armas na conquistar povos vizinhos O comércio costeiro de Moçambique 

primeiramente foi dominado por árabes e persas, que tinham estabelecido assentamentos até o sul 

da Ilha de Moçambique. Assentamentos comerciais suaílis, árabes e persas existiram ao longo da costa 

do país durante vários séculos. Vários portos comerciais suaílis pontilhavam a costa do país antes da 

https://www.slavevoyages.org/
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bantus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADnguas_bantas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Zambeze
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sociedade
https://pt.wikipedia.org/wiki/Gado
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ferro
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Persas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilha_de_Mo%C3%A7ambique
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

9 

chegada dos árabes, que comercializavam com Madagáscar e com o Extremo Oriente. Portos 

comerciais suaílis e, mais tarde, árabes, existiram no litoral moçambicano até a chegada dos europeus 

(Cabaço, 2010; Mondlane, 1975).  

Moçambique é dotada de ricos e extensos recursos naturais. A economia do país é baseada 

principalmente na agricultura, mas o sector industrial, principalmente na fabricação de alimentos, 

bebidas, produtos químicos, alumínio e petróleo, está crescendo. O sector de turismo do país também 

está em crescimento (Mosca, 2005; Gefffray,1991).  

A chegada dos povos bantos a esta região há mais de um milhar e anos introduziu elementos 

importantes nas dinâmicas políticas econômicas e sociais da região que tiveram um grande impacto 

na organização político-administrativa dos Estados Pós-coloniais. Os bantos migraram para a região 

provenientes do Sul dos Camarões e da região do Sudeste da Nigéria, tendo povoado os territórios de 

Angola, África do Sul, Botswana, República Democrática do Congo, Lesoto, Namíbia, Moçambique, 

Tanzânia, Zâmbia e Zimbábue. Migrações subsequentes e o comércio de escravos levaram os povos 

banto a fixarem-se também em Madagáscar, Maurícias e Seychelles). Entre as línguas nativas mais 

comuns estão o macua, o tsonga, ndau, chuabo e o sena (Matusse, 2009). 

A população de cerca de 30 milhões de pessoas é composta predominantemente por povos 

bantus. A religião com o maior número de adeptos em Moçambique é o cristianismo (a denominação 

católica é a que reúne maior número de adeptos), mas há uma presença significativa de seguidores 

do islamismo. O país é membro da União Africana, da Commonwealth Britânica, da Comunidade dos 

Países de Língua Portuguesa (CPLP), da União Latina, da Organização da Conferência Islâmica, 

da Comunidade para o Desenvolvimento da África Austral e da Organização Internacional da 

Francofonia. 

Quanto ao domínio português, desde cerca de 1500, os postos e fortalezas comerciais 

portuguesas acabaram com a hegemonia comercial e militar árabe na região, tornando-se portas 

regulares da nova rota marítima europeia para o oriente. A viagem de Vasco da Gama em torno 

do Cabo da Boa Esperança em 1498 marcou a entrada portuguesa no comércio, política e cultura da 

região. Os portugueses conquistaram o controle da Ilha de Moçambique e da cidade portuária 

de Sofala no início do século XVI e, por volta da década de 1530, pequenos grupos de comerciantes 

e garimpeiros portugueses que procuravam ouro penetraram nas regiões do interior do país, onde 

montaram as guarnições e feitorias de Sena e Tete, no rio Zambeze, e tentaram obter o controle 

exclusivo sobre o comércio de ouro. Os portugueses tentaram legitimar e consolidar a sua posição 

comercial através da criação dos Prazos da Coroa (um tipo de sesmaria), que eram ligados à 

administração de Portugal. Apesar dos prazos terem sido originalmente desenvolvidos para serem 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Madagascar
https://pt.wikipedia.org/wiki/Extremo_Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sua%C3%ADlis
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81rabes
https://pt.wikipedia.org/wiki/Recurso_natural
https://pt.wikipedia.org/wiki/Agricultura
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ind%C3%BAstria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Alum%C3%ADnio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Petr%C3%B3leo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Turismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_macua
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_tsonga
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ndaus
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chuabo
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_sena
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Islamismo_em_%C3%81frica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uni%C3%A3o_Africana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Commonwealth
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_dos_Pa%C3%ADses_de_L%C3%ADngua_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_dos_Pa%C3%ADses_de_L%C3%ADngua_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uni%C3%A3o_Latina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Organiza%C3%A7%C3%A3o_para_a_Coopera%C3%A7%C3%A3o_Isl%C3%A2mica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comunidade_de_Desenvolvimento_da_%C3%81frica_Austral
https://pt.wikipedia.org/wiki/Organiza%C3%A7%C3%A3o_Internacional_da_Francofonia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Organiza%C3%A7%C3%A3o_Internacional_da_Francofonia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Vasco_da_Gama
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cabo_da_Boa_Esperan%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Portugueses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilha_de_Mo%C3%A7ambique
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sofala
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ouro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Tete_(cidade)
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Zambeze
https://pt.wikipedia.org/wiki/Prazos_da_Coroa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sesmaria
https://pt.wikipedia.org/wiki/Portugal


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

10 

controlados por portugueses, por conta da miscigenação com os habitantes locais eles acabaram por 

se tornar centros luso-africanos defendidos por grandes exércitos de escravos africanos conhecidos 

como cundas. Historicamente, houve escravatura em Moçambique. Seres humanos eram comprados 

e vendidos por chefes tribais locais e por comerciantes árabes, portugueses e franceses. Muitos dos 

escravos moçambicanos eram fornecidos por chefes tribais que invadiam tribos guerreiras vizinhas e 

vendiam seus cativos para os parceiros. (Cabaço, 2007). 

Embora a influência portuguesa tenha se expandido de forma gradual, o seu poder era limitado 

e exercido por colonos individuais a quem era concedida uma extensa autonomia. Os portugueses 

foram capazes de arrancar grande parte do comércio litorâneo dos árabes entre os anos de 1500 e 1700, 

mas, com a tomada do Forte Jesus de Mombaça (no atual Quénia) pelos árabes em 1698, a tendência 

pendeu para o lado árabe. Como resultado, o investimento português diminuiu 

enquanto Lisboa voltou-se ao comércio mais rendoso com a Índia e o Extremo Oriente e ao processo 

de colonização do Brasil. Durante essas guerras, tribos árabes do atual Omã recuperaram alguma parte 

do comércio da África Oriental a norte de Moçambique. No século XIX, outras potências europeias, 

particularmente os britânicos (Companhia Britânica da África do Sul) e os franceses (Madagáscar), 

tornaram-se cada vez mais envolvidas no comércio e na política da região em torno dos territórios 

da África Oriental Portuguesa (Geffray, 1991). 

Durante o governo colonial português, uma grande minoria de pessoas de ascendência 

portuguesa vivia permanentemente em quase todas as regiões do país e moçambicanos com sangue 

português, no momento da independência do país, eram cerca de 360 mil pessoas. Muitos deles 

deixaram a região após a independência moçambicana em 1975. Há várias estimativas para o tamanho 

da comunidade chinesa em Moçambique, sete mil a doze mil pessoas (Cabrita, 2000).  

A literatura moçambicana obteve um maior desenvolvimento no período colonial, lidando com 

temas nacionalistas. Os escritores mais importantes dessa fase foram Rui de Noronha e Noémia de 

Sousa. José Craveirinha iniciou-se na literatura na década de 1940, abordando temas da realidade 

social dos moçambicanos em seus poemas, e provocou a rebelião. É considerado o mais importante 

poeta moçambicano. José Craveirinha recebeu. Tem-se que uma parte significativa da produção 

literária moçambicana se deve aos poetas da chamada "literatura europeia" (Seno, 2024). Estes poetas 

como Mia Couto, são aqueles que, sendo etnicamente caucasianos, centram toda, ou quase toda a 

temática de suas obras nos problemas cotidianos de Moçambique, exercendo expressiva influência na 

identidade nacional do país, (Braúma, 2014) 

Embasando os textos anteriores, os autores Adolfo (2010) e Lopes (2014), entre outros, 

corroboram a importância da investigação das diversidades culturais africanas que se referem à 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Miscigena%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cundas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escravid%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Franceses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Forte_Jesus_de_Momba%C3%A7a
https://pt.wikipedia.org/wiki/Qu%C3%A9nia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Lisboa
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Extremo_Oriente
https://pt.wikipedia.org/wiki/Coloniza%C3%A7%C3%A3o_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Om%C3%A3
https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_Brit%C3%A2nico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhia_Brit%C3%A2nica_da_%C3%81frica_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Imp%C3%A9rio_colonial_franc%C3%AAs
https://pt.wikipedia.org/wiki/Madag%C3%A1scar
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica_Oriental_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81frica_Oriental_Portuguesa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chineses
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rui_de_Noronha
https://pt.wikipedia.org/wiki/No%C3%A9mia_de_Sousa
https://pt.wikipedia.org/wiki/No%C3%A9mia_de_Sousa
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Craveirinha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Caucasianos


 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

11 

linguística, divindades, ancestralidades, conceito de vida e morte e reencarnação com ênfase no papel 

da criança, também é de suma importância na construção do conteúdo a ser incluído no ensino 

brasileiro. No passado, quanto à formação da Baixada Fluminense, depara-se com os hoje municípios: 

Queimados, São João de Meriti, Belford Roxo, Mesquita, Nilópolis e Duque de Caxias, como antigos 

distritos de Nova Iguaçu. Sabe-se, também, que a primeira leva de escravos vinda para o Brasil em 

1565 era procedente dos portos da África Centro-Ocidental. O primeiro carregamento de escravos que 

chegou a terras fluminenses data dos meados dessa mesma época, isto é, pouco tempo após a fundação 

da Cidade de São Sebastião do Rio de Janeiro (Figueiredo, 2004). Assim iniciou-se a ocupação da 

Baixada Fluminense por esse povo valoroso que trouxe em seu mutue (cabeça) e em sua muxima 

(coração) as suas divindades e entidades, aqui desenvolvidas de forma secreta, os chamados Calundus, 

que deram origem aos Candomblés Bantu (Ângelo, 2013). Trouxeram sua tecnologia agrícola, aqui 

utilizada na cultura da cana-de-açúcar, algodão, café, feijão, arroz, milho, mandioca e etc, além das 

artes manuais e outras tantas sabedorias (Bezerra, 2011).  

Conforme se deu a diáspora africana, diferentemente, dos povos africanos, posteriormente, 

chegados e direcionados para Salvador - BA (séculos XVII e XVIII), os bantu chegados do século 

XVI ao XIX, foram espalhados por todo o território brasileiro, contribuindo com a sua tecnologia 

agrícula, construção de estradas de ferro, construção de cidades, entre outros feitos. Fato que junto 

com os índios e os portugueses elevou o Brasil no exterior, à condição de Nação (Júnior,1953), (Costa 

e Silva, 2006), (Freyre, 2003); (Holanda).  

Nos portos do sudeste do Brasil, sobretudo o do Rio de Janeiro, entraram quase três milhões 

de pessoas, o que equivale a aproximadamente, 21,5%, de todos os africanos que chegaram às 

Américas na condição de escravizados. Sesse quantitativo, mais de 80% vieram das regiões de 

predominância da cultura bantu Na África Centro-Ocidental. Os africanos procedentes dessa região 

estavam em quantidade majoritária nos diversos espaços da vida escrava do Rio de Janeiro, tanto no 

interior da província, quanto na capital. Era comum vê-los nas ruas como trabalhadores urbanos, mas 

principalmente, no campo, onde se vivia o difícil cotidiano das lavouras de cana de açucar, café e de 

outros alimentos (Bezerra, 2011). (Lopes,2012), entre outros. Logo, trata-se de um tema, também 

regional e local. É importante ressaltar a coincidência da entrada dos bantu no Rio de janeiro, no 

mesmo ano da fundação da Cidade, 1565. Com base no estudo iniciado pela Baixada Fluminense, 

culminando com a teoria de Darvin, (1871), não há por que não imaginar que: “A BAIXADA 

FLUMINENSE É BANTU O RIO DE JANEIRO É BANTU O BRASIL É BANTU “TODO O 

MUNDO É BANTU SIM SENHOR!”.  

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

12 

3 METODOLOGIA   

A pesquisa está baseada no uso da metodologia quali-quantitativa, com natureza descritiva, 

uma vez que se iniciou com a coleta e mensuração de dados demográficos da população africana 

específica, apoiada por seus estratos, a qual, trouxe a cultura religiosa dos povos bantos para o Brasil.  

O paradigma científico seguido, para realizar as escolhas metodológicas, foi o pragmático, o 

que permitiu facilitar a identificação e descrição da cultura religiosa dos povos bantos, na diáspora 

dos africanos escravizados, submetidos ao tráfico do Atlântico Sul. (Costa e Silva, 2006; Slave 

Voyages, 2017). 

Somou-se a essa contribuição, uma revisão bibliográfica de autores como: Adolfo (2010), 

Ângelo (2013), Bezerra (2011), Figueiredo (2004), Lopes (2014; 2012; 2011), Maia (1961), Mott 

(1997), Pereira (2011), Prandi (1991), Ramos (2001), Redinha (1958), Thompson (2001), Thornton 

(1991) e Vanzina (2004), entre outros. Dentre os resultados esperados destaca-se a desconstrução da 

rotulação negativa que marginaliza o Candomblé e a nação Bantu em virtude de sua estética peculiar. 

Diante disso, algumas fontes foram essenciais para o desenvolvimento desta pesquisa, entre 

elas: 

• Biblioteca da Universidade de São Paulo/SP. SIBI/USP – Térreo Cidade Universitária. Rua da 

Praça do relógio, 109, Butantã, São Paulo-SP. CEP: 05508-050. Telefone: 3091-4195. 

• Instituto de Arqueologia Brasileira - IAB. Belford Roxo, RJ, CEP 26193-575. Telefone: (21) 

3135-8117. E-mail: www.arqueologia-iab.com.br.  

Em sua primeira etapa, a pesquisa encontrou as variáveis bantuísmo e não bantuísmo com 

suporte de quantitativas descritivas, uma vez que, foi necessário construir um diálogo com a 

demografia histórica, de modo que como mostra a Tabela.1, foi possível nomear e quantificar as 

nações africanas que predominavam entre os africanos escravizados que chegaram ao Rio de Janeiro 

durante o Tráfico Atlântico de escravizados. 

 

Tabela 1 

Regiões Áfricanas Números % 

Senegâmbia 756.000 6 

Serra Leoa 389.000 3,1 

Costa da Mina 337.000 2,7 

Costa do Ouro 1.209.000 9,7 

Baía do Benin 1.999.000 16 

Baía de Biafra 1.595.000 12,7 

África Centro-Ocidental 5.695.000 45,5 

África Ocidental 543.000 4,3 

Total 12.570.000 100 

Fonte: Slavevoyages (2017). Trans-Atlantic Slave Trade Database. Recuperado de <www.slavevoyages.com>. 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

13 

Assim, essa mesma tabela, leva a concordar com Bezerra (2011), quando este afirma que dos 

quase três milhões de pessoas escravizadas que entraram nos portos do Sudeste do Brasil, 80% era de 

procedência banta, ou seja, eram oriundas da África Centro Ocidental versus África Central. Logo, 

essas variáveis têm a ver com a etnicidade e as tradições culturais dos primeiros africanos que viveram 

e trabalharam no Recôncavo da Guanabara durante os tempos da escravidão e do tráfico atlântico.  

Na análise de dados foi aplicado o teste Mann-Whitney para comparação entre duas amostras 

independentes. Sendo assim, a hipótese a ser testada é de que: não existe associação entre as variáveis 

(seguimento “Banto” e “não Banto”), ao nível de significância (α = 5%). Estes procedimentos foram 

realizados para contemplar o objetivo geral que é investigar e comprovar a influência cultural e 

religiosa banta na Baixada Fluminense, além de abranger também, os objetivos específicos que versam 

sobre capacitação, inclusão no ensino brasileiro, com a ajuda do impacto Banto como tema único no 

Carnaval. Para isso, escolheu-se, dentre outros tantos fatores influenciadores, os três seguintes: 

a) A quantidade demográfica humana de cada grupo;  

b) O lapso temporal entre si, quanto a ordem de chegada (século XVI, XVII e XVIII). 

c) O período de permanência no território (do século XV ao XIX, e pós escravidão). 

Estes fatores colaboraram em todos os sentidos a favor dos bantos, cujo resultado mostrou a 

maioria de homens e mulheres bantu, em detrimento dos homens e mulheres não bantu (africanos 

oriundos de outras regiões linguísticas da África), conforme mostra a Tabela 2. 

 

Tabela 2 - Variáveis – Teste Mann Whitney 

     Variável Bantos Não Bantos P-valor 

      Masculino 273,04 230,50 0,012 

      Feminino 274,93 243,95 0,075 

Fonte: Dados da pesquisa 2022.  

 

Observando a Tabela 1, percebe-se que as mulheres bantas, mesmo não sendo relevantes 

estatisticamente, são mais numerosas que as mulheres não bantas. O que confirma hegemonia banta 

em termos de população. Entretanto, a exclusividade de homens na orquestra banta e uma maior 

demanda de músicos demonstram que há maioria banta na população de Nova Iguaçu. Desse modo, 

também é possível mensurar os impactos culturais da religiosidade banta na formação patrimonial e 

educativa de Nova Iguaçu. Assim, a metodologia, contempla todos os objetivos, já que por força da 

temática, suas variáveis transitam implícita ou explicitamente, por toda a pesquisa realizada.  

 

 

 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

14 

4 CONCLUSÃO 

Em termos de experiencias é um artigo que convida a sociedade brasileira a mergulhar no 

passado em termos de diáspora, para passar a conhecer a si mesma, passando a partir daí, criar novas 

perspectivas de linguagens artísticas bantu, ou como afrodescendente bantu, repaginar outras 

expressões como já fizeram ao criar a escola de samba, os maracatus (Nação e Baque Virado), entre 

outras linguagens artísticas, assim como, ao mesmo tempo em são chamados a rara realizar essa 

conexão com passado, fixarão  na memória o papel preponderante de seus ancestrais na construção do 

Brasil e formação da nossa Língua, passando então, com a certeza da sua identidade, fortalecer-se no 

combate ao racismo. E para conseguir mover, não somente, a sociedade brasileira, mas toda a 

sociedade mundial, para descobrir em três ou mais dias, aquilo que está oculto a quase quinhentos 

anos na história do Brasil, o ideal seria buscar o maior anfiteatro do planeta, a Marquês de Sapucaí 

para realizar um enredo temático através das 12 Escolas de Samba do Grupo Especial, o enredo 

temático: TODO “MUNDO” É BANTU SIM SENHOR! Ação que representa uma estratégia mundial 

de comunicação visual no combate ao racismo e valorização da identidade do negro. Como resultados 

é importante frisar que essas escolas de sambas hoje consideradas grandes exponenciais de cultura, 

possuem quadras de ensaios gigantescas e superlotadas, constituindo-se em vastos campos de 

pesquisas e informações através dos ensaios, garantido valiosos retornos às marcas patrocinadoras e 

a pesquisa em si. Além dos ensaios de quadra há também, os ensaios técnicos que acontecem na 

Passarela do Samba, apresentações externas, entre outros meios de divulgação. Todavia, não se 

conseguindo as 12 Escolas de samba do grupo especial, o montante equivalente as vagas restantes, 

será divido, igualmente, entre as agremiações do Grupo Ouro, que aceitarem o enredo temático em 

pauta, já que, também, desfilam na Marquês de Sapucaí, na sexta-feira e no sábado de carnaval. E 

assim, sucessivamente, podendo chegar às Escolas de Samba dos Grupos Prata, Bronze e Avaliação, 

da Intendente Magalhães, batizado como “carnaval do Povão”, para aquelas escolas de menor porte, 

que ali desfilam. Demonstrando assim, a expansão do diálogo neste projeto. 

Ainda dentro deste contexto, importante, também, seria realizar um curso híbrido de 

apresentação e orientação sobre o tema, com 6 meses de duração, administrado por órgão público ou 

privado competente, em espaço previamente autorizado, no sentido de capacitar um número razoável 

de participantes de cada Escola de Samba pertencente ao respectivo grupo, quanto à memória e 

patrimônio dos Bantu na construção do Brasil e formação da Língua Brasileira. E dentro deste 

contesto, orientar as escolas de samba participantes, didaticamente, durante o período de produção, 

incluindo a realização de oficinas alusivas a temática única, de preferência, nessas comunidades ou 

demais espaços interessados. Neste ato estará descobrindo e formando pessoas, principalmente de 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

15 

origem negra, muitas delas que já labutam neste ramo, porém, na informalidade, por não possuirem 

certificação nos diversos campos da Arte, História e demais áreas abrangentes, , como: ferreiros 

(soldadores), carpinteiros, aderecistas, decoradores, costureiros, chapeleiros, designers, alfaiates, 

carnavalescos, dançarinos, músicos, atores, entre tantas outras capacitações que a cultura negra tem 

a oferecer.  

Em termos de pluralidade, esse é um projeto cujo título já expressa a grandiosa riqueza de 

manifestações artísticas apresentadas pelas escolas de samba de forma inédita, explorando a conexão 

Africa/América Latina, ou seja, Angola, Congo Moçambique, Brasil, Mundo. Manifestações essas, 

complementadas com o curso de orientação alusivo à temática criado e aplicado por docentes, sobre 

conhecimentos que reafirmem a diversidade, conectando a oralidade com a academia. Oferecendo 

dessa forma, caminhos para compreender a construção contemporâneas de Identidades.  

Dito isto, o Brasil, Angola, os Congos e Moçambique com uma vasta bagagem de diversidades, 

atritos e concepções, simbolizam, quiçá, aquilo que há de mais consistente na imensurável área de 

disputas de integração África América do Sul. Pensando desta maneira, da união dessas culturas, 

muito ainda se pode e se deve aprender. Desvendar alguns mistérios, e decifrar alguns tabus, é 

imperioso. Ainda melhor, se puder apropriar-se de conhecimentos como deste e de muitos outros 

aprendizados, para subsidiar representações de maior expansão. Baseando-se nos relatos de 

entrevistados, a busca por maiores conhecimentos sobre os bantos na África e no Brasil aumentará o 

número de adeptos, praticantes e simpatizantes, em busca de novos saberes. O tema em pauta, pela 

sua diversidade e não habitualidade, traz uma gama de potencialidades sugestivas, que implicará em 

muitos outros trabalhos acadêmicos. Portanto, com a convicção de que muitos obstáculos sobre a 

temática banta, ainda precisam ser sobrepujados, sugere-se futuras pesquisas.  

 

 

 

 

  



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

16 

REFERÊNCIAS 

 

ESTILO: AMERICAN PSYCHOLOGICAL ASSOCIATION (APA Adolfo, P. S. (2010). Nkissi Tata 

dia Nguzu, estudos sobre o candomblé Congo-Angola. Editora da UEL 

 

Ângelo, A. (2013). O Povo Bantu, mitos e deuses africanos de Angola: as influências culturais e 

religiosas Brasil/Angola. http://www.cepuerj.uerj.br/ desccurso.aspx. 

 

Beija, F, N. (2019, 19 de janeiro). Exposição 70 Anos Beija-Flor: de Sambas, de Enredos, de 

Memórias e Comunidade. Rio de Janeiro. Galeria do Samba do Rio de Janeiro. 

https://www.galeriadosamba.com.br/noticias/exposicao-sobre-os-70-anos-de-historia-da-beija-flor-

foi-inaugurada-na-ultima-segunda-feira/1639 5/. 

 

Bezerra, N. R. (2011). A cor da baixada. HPPH-CLIO.Briggs, Braúna. D. (2014). Nymba-Kaya: 

Mia Couto e a delicada excrecência da Nação Moçambicana: Alameda. 

 

Cabaço, J. L.O. (2007) – Moçambique: Identidade, Colonialismo e Libertação. Tese de 

Doutoramento em Antropologia. São Paulo: Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências humanas da 

Universidade de São Paulo. 

 

Cabaço, J.L. (2010). Moçambique, identidades, colonialismo e libertação. Maputo: Marimbique. 

Cabrita, João M. (2000). Mozambique: the tortuous road to democracy. Londres: Palgrave 

Macmillan 

 

Costa e Silva, A. (2006). A enxada e a Lança: a África antes dos portugueses. Nova Fronteira. 

Darwin, C. (1871). The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex.  

 

Diop, A. (2003). História da África II. África Antiga. Cap. I apud Mello, J. G. Negros e Escravos na 

Antiguidade. Arte & Ciência Editora. 

 

Figueiredo, M. A. (2004). Gênese e (re)produção do espaço da baixada fluminense. Revista geo-

paisagem. v. 3, n. 5. 

 

Freyre, G. (2006). Casa-grande & senzala. Global Editora. 

 

Geffray C. 1991. A causa das armas: Guerra Civil em Moçambique. Porto: Afrontamento.  

Holanda, S. B. (2011). Raízes do Brasil. Companhia das Letras. 

 

Junior, C, P.  (1953). Formação do Brasil contemporâneo. 4. ed. Brasiliense. 

 

Lopes, N. (2014). A Cultura em movimento: Matrizes africanas e ativismo negro no Brasil. In: 

(Sankofa – Matrizes africanas da cultura brasileira Livro 2) e-book Kindle por Eliza Larkin 

Nascimento. 

 

Matusse, R. (2002). África Austral: das migrações bantu à integração regional. Maputo: Imprensa 

Universitária,  

 

Mello, A, B de. (1945). Breve história da rainha Zinga Mbandi, D. Ana de Sousa. In: Boletim da 

Sociedade de Geografia de Lisboa. V. 63, n. 3-4, p.134-146. 



 

 
REVISTA ARACÊ, São José dos Pinhais, v.8, n.1, p.1-17, 2026  

17 

Mondlane, E. (1985). Lutar por Moçambique. Lisboa: Livraria Sá da Costa. 

 

Mosca, J. (2005). Economia de Moçambique. Lisboa: Instituto Piaget. 2005. 

 

Pacavira, M, P. (1985). Nzinga mbandi. 3. União dos Escritores Angolanos, 1985. 

 

Pélissier, R (1988). História de Moçambique: Formação e oposição (1854-1941), Lisboa: Ed. 

Estampa. 

 

Rodrigues, R, N. (1896). O Animismo Fethichista dos Negros Baianos. RB. 

 

Seno, P, N. (2024).  

 

Slenes, R. (2008). Na senzala, uma flor – esperanças e recordações na formação da família 

escrava: Brasil Sudeste, século XIX. 2ª ed. Editora da Unicamp. 

 

Thornton, J. K. (1991). Legitimacy and Political Power: Queen Njinga, 1624-1663. The Journal of 

African History. V. 32, n. 1, pp. 25-40. 

 

Vansina, J.  (2010). A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, J. História geral da África 

volume 1 – metodologia e pré-história da África. UNESCO, 2011, pp. 139-166. 

 


