
 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

1 

ENTRE A DOR PESSOAL E O SOFRIMENTO ESTRUTURAL: UMA CRÍTICA 

DECOLONIAL A SOCIEDADE PALIATIVA DE BYUNG-CHUL HAN 

 

BETWEEN PERSONAL PAIN AND STRUCTURAL SUFFERING: A 

DECOLONIAL CRITICISM OF BYUNG-CHUL HAN'S PALLIATIVE SOCIETY 

 

ENTRE EL DOLOR PERSONAL Y EL SUFRIMIENTO ESTRUCTURAL: UNA 

CRÍTICA DESCOLONIAL A LA SOCIEDAD PALIATIVA DE BYUNG-CHUL HAN 

 

 https://doi.org/10.56238/levv16n52-011 

 
Data de submissão: 08/08/2025 Data de publicação: 08/09/2025 

 

Gustavo Simas da Silva   

Doutorando e Mestre em Engenharia, Gestão e Mídia do Conhecimento   

E-mail: gustavosimassilva@gmail.com 
 

RESUMO  

O presente ensaio analisa a obra Sociedade Paliativa: a dor hoje de Byung-Chul Han (2021) a partir de 

quatro eixos: (i) a “fisiologia” do sofrimento em opressores versus oprimidos, (ii) a dimensão 

comunitária da dor, (iii) a polissemia ético-política do sofrimento e (iv) a hermenêutica crítica da dor; 

ponderando seus méritos ao demonstrar como a algofobia e o imperativo da positividade instauram um 

regime cultural e político que anestesia dissensos e desloca o sofrimento ao âmbito privado, mas 

também suas limitações, sobretudo na omissão das dores estruturais de populações racializadas e 

colonizadas. Discute-se como a democratização do alívio, ao silenciar o conflito, serve aos interesses 

das elites ao mesmo tempo em que esconde processos violentos contra grupos marginalizados, e 

propõe-se uma ampliação de sua tese via perspectivas decoloniais, revalorização dos rituais de catarse 

coletiva e distinção entre dores existenciais e dores estruturais, bem como a construção de uma 

hermenêutica plural e situada da dor capaz de articular reconhecimento empático e engajamento 

político 

 

Palavras-chave: Algofobia. Sociedade Paliativa. Dor. Positivismo Tóxico. Resistência Decolonial. 

Hermenêutica da Dor. Sofrimento Comunitário. Polissemia Política. 

 

ABSTRACT 

This essay analyzes Byung-Chul Han's (2021) book *Palliative Society: Pain Today* from four axes: 

(i) the "physiology" of suffering in oppressors versus oppressed, (ii) the community dimension of pain, 

(iii) the ethical-political polysemy of suffering, and (iv) the critical hermeneutics of pain. It considers 

its merits in demonstrating how algophobia and the imperative of positivity establish a cultural and 

political regime that anesthetizes dissent and displaces suffering to the private sphere. It also examines 

its limitations, especially in omitting the structural pain of racialized and colonized populations. The 

article discusses how the democratization of relief, by silencing conflict, serves the interests of elites 

while concealing violent processes against marginalized groups. It proposes expanding this thesis 

through decolonial perspectives, revaluing rituals of collective catharsis, and distinguishing between 

existential and structural pain. It also proposes the construction of a plural and situated hermeneutics 

of pain capable of articulating empathic recognition and political engagement. 

 

https://doi.org/10.56238/levv16n52-011


 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 2 

Keywords: Algophobia. Palliative Society. Pain. Toxic Positivism. Decolonial Resistance. 

Hermeneutics of Pain. Community Suffering. Political Polysemy. 

 

RESUMEN 

Este ensayo analiza el libro de Byung-Chul Han (2021), *Sociedad Paliativa: El Dolor Hoy*, desde 

cuatro ejes: (i) la fisiología del sufrimiento en opresores versus oprimidos, (ii) la dimensión 

comunitaria del dolor, (iii) la polisemia ético-política del sufrimiento, y (iv) la hermenéutica crítica del 

dolor. Considera sus méritos al demostrar cómo la algofobia y el imperativo de positividad establecen 

un régimen cultural y político que anestesia la disidencia y desplaza el sufrimiento a la esfera privada. 

También examina sus limitaciones, especialmente al omitir el dolor estructural de las poblaciones 

racializadas y colonizadas. El artículo analiza cómo la democratización del alivio, al silenciar el 

conflicto, favorece los intereses de las élites al tiempo que oculta los procesos violentos contra los 

grupos marginados. Propone ampliar esta tesis a través de perspectivas decoloniales, revalorizando los 

rituales de catarsis colectiva y distinguiendo entre el dolor existencial y el estructural. También propone 

la construcción de una hermenéutica plural y situada del dolor, capaz de articular el reconocimiento 

empático y el compromiso político. 

 

Palabras clave: Algofobia. Sociedad Paliativa. Dolor. Positivismo Tóxico. Resistencia Decolonial. 

Hermenéutica del Dolor. Sufrimiento Comunitario. Polisemia Política. 

 

 

 

  



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 3 

1 INTRODUÇÃO 

“Nada deve provocar dor. Não apenas a arte, mas também a própria vida tem de ser 

instagramável… livre de conflitos e contradições que poderiam provocar dor” (Han, 2021). Byung-

Chul Han diagnostica na contemporaneidade uma “algofobia”, isto é, uma aversão sistemática à dor 

que se tornou traço definidor da vida social em Sociedade Paliativa: a dor hoje (2021). Segundo Han, 

vivemos numa sociedade do Curtir [Gefällt-mir], obcecada pela positividade e pelo bem-estar 

instantâneo, na qual o like funciona como um microanalgésico onipresente, já distante da Sociedade 

Disciplinar de Foucault, como se apresenta no Quadro 1. Nada que gere desconforto tem permissão 

para subsistir publicamente. Para Han, essa anestesia cultural representa um regime paliativo que 

suprime deliberadamente o negativo – conflitos, perdas, críticas – em favor de uma fachada de 

otimismo perpétuo. O resultado é uma sociedade aparentemente feliz mas espiritualmente entorpecida, 

que perde a capacidade de confrontar verdades incômodas e de experimentar uma vida autenticamente 

humana (Silva Maia; Almeida, 2024). 

Na obra, o filósofo sul-coreano mobiliza uma linhagem filosófica predominantemente 

germânica (Hegel, Adorno, Heidegger, entre outros) para reabilitar a importância da dor como 

experiência fundante da verdade, da ética e da relação com o outro. Tal como em Adorno – que insistia 

que dar voz ao sofrimento é condição de toda verdade; embora não seja “toda a verdade” (Guerra, 

2025) – Han alerta que, ao eliminar a dor, elimina-se também a alteridade e a profundidade da 

experiência humana. A “sociedade do excesso de positividade” não atribui qualquer sentido suportável 

ao sofrer, preferindo bani-lo por completo. No entanto, ele também enfatiza (trazendo Heidegger e a 

tradição dialética) que o confronto com a dor pode ter um valor revelador e purificador, capaz de 

catalisar catarse e autenticação do eu. Sua análise percorre desde a política – onde se instaura uma 

“democracia paliativa” avessa a conflitos – até a esfera digital e cultural, mostrando como a lógica 

paliativa coloniza a vida cotidiana, transformando críticas em “discurso tóxico” e reduzindo 

insurgências coletivas a patologias individuais (depressões, burnout, etc.).  

 

Quadro 1: Paradigmas de Poder e Dor (Foucault e Han) 

Característica Sociedade Disciplinar 

(Foucault) 

Sociedade do Desempenho 

(Han) 

Sociedade Paliativa 

(Han) 

Verbo 

Dominante 

Dever (Sollen) Poder (Können) Curtir (Gefallen) 

Lógica do Poder Negatividade (Proibição, 

Repressão) 

Positividade (Iniciativa, 

Motivação) 

Positividade (Bem-

estar, Ausência de 

dor) 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 4 

Fonte da 

Coerção 

Externa (Instituições, 

Mestre) 

Interna (Autoexploração, o 

"Eu" como projeto) 

Interna e Externa 

(Algoritmos, Coação 

à felicidade) 

Sujeito Típico Sujeito da obediência Sujeito do desempenho O "último ser 

humano" 

Patologia 

Central 

Loucos, Criminosos Depressivos, Esgotados 

(Burnout) 

Dores crônicas, 

Ansiedade, Vazio de 

sentido. 

Relação com a 

Dor 

Dor como disciplina, 

punição. É visível e 

instrumentalizada 

Dor como sinal de fraqueza, 

a ser superada pelo 

desempenho 

Dor como escândalo, 

a ser eliminada por 

paliativos. 

Algofobia. 

Citação-Chave "Vigiar e Punir" "Seja livre” produz uma 

coação que é mais 

dominante do que “seja 

obediente" 

O like é o signo, o 

analgésico do 

presente 

Fonte: Autor 

 

Vale destacar: os méritos de Sociedade Paliativa incluem essa leitura original da 

contemporaneidade, que relaciona fenômenos díspares sob a égide da algofobia; o imperativo 

neoliberal do “seja feliz”, a psicologia positiva e sua ideologia da resiliência, o vício em consenso 

político e moderação, a cultura de likes nas redes sociais, e até a crise dos opioides medicando 

angústias. Han oferece, sim, um alerta sobre os perigos de uma civilização que, para evitar a dor a todo 

custo, acaba anestesiando a verdade e esvaziando a alteridade. 

Por outro lado, a obra se estabelece sobre uma abstração universalizante. A dor de que Byung-

Chul fala parece ser uma dor genérica, “humana em geral”, o que deixa de fora as dores concretas de 

grupos subalternizados – povos racializados, periféricos, “colônias internas” nas sociedades pós-

coloniais. Sua crítica filosófica pouco dialoga com experiências históricas específicas de sofrimento 

estrutural, como o racismo, a colonialidade e a violência de Estado, questões em que pensadores 

decoloniais oferecem contribuições importantes, como Achille Mbembe, Aníbal Quijano, Walter 

Mignolo, María Lugones, Sueli Carneiro, Lélia González, entre outros (De Oliveira, 2019; Braga, 

2024). Nisso, cabe tensionar a teoria de Han a partir de alguns eixos críticos: (i) a “fisiologia” do 

sofrimento em opressores vs. oprimidos; (ii) a dimensão comunitária da dor; (iii) a polissemia ético-

política do sofrimento; e (iv) a urgência de uma hermenêutica crítica da dor.  

 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 5 

2 FISIOLOGIA DO SOFRIMENTO: OPRESSOR VS. OPRIMIDO 

A condição algofóbica na obra é descrita como se fosse onipresente e homogênea; mas quem 

exatamente tem o “privilégio” de evitar a dor? A chamada sociedade paliativa tende a refletir a 

experiência dos estratos privilegiados, que dispõem dos meios para suprimir ou terceirizar seu 

sofrimento. Numa perspectiva crítica, podemos distinguir uma “fisiologia” distinta do sofrimento entre 

opressores e oprimidos. Os grupos no poder historicamente buscam blindagem contra a dor – seja 

material (tecnologias médicas, conforto consumista) ou sociopolítica (estabilidade à custa da 

exploração alheia) – enquanto deslocam os custos e dores para populações vulneráveis. Han sugere 

que o sujeito neoliberal quer preservar sua saúde e corpo de qualquer elemento externo, de qualquer 

outro que pudesse gerar dor. Essa formulação revela implicitamente a figura do “Outro” como fonte 

de sofrimento a ser excluída. De fato, sociedades desiguais constroem “zonas de bem-estar” ou 

heterotopias para uns à custa da exposição sistemática de outros à dor – basta pensar nas periferias 

urbanas e presídios (como colônias internas), onde a violência e a privação são naturalizadas e 

mantidas fora de vista. Nisso, a sociedade paliativa convive com bolsões de dor crônica, normalmente 

racializados e marginalizados, que contradizem a fantasia de bem-estar universal. 

Nessa ótica, a “democracia paliativa” que Han denuncia ganha um contorno de luta de classes 

e raça: trata-se de um arranjo em que as elites políticas fogem do conflito aberto e privilegiam 

consensos superficiais, enquanto as demandas dolorosas dos oprimidos são silenciadas ou 

patologizadas.  

Byung-Chul observa que a política hoje se enclausura num “centro” difuso, evitando 

alternativas dolorosas e fugindo de reformas que causem sofrimento de curto prazo (Han, 2021). O 

que ele chama de pós-democracia analgésica manifesta-se, por exemplo, quando protestos de grupos 

marginalizados são rotulados como perturbações da ordem ou “discurso tóxico”, em vez de sintomas 

legítimos de injustiça. Entretanto, faltou ao autor explicitar que essa “anestesia” do espaço público 

serve sobretudo aos interesses de quem já está confortável no status quo. Para os grupos oprimidos, a 

ausência de conflito aberto frequentemente significa a perpetuação silenciosa de sua dor. Pensadores 

decoloniais nos lembram que, sob a máscara da paz social, seguem operando processos históricos de 

violência: “‘o fim do mundo’ já houve para muitas mulheres indígenas e outros sujeitos violentados 

pelo colonialismo” (González et al., 2024). Ou seja, o mundo utopicamente asséptico que os opressores 

almejam é construído sobre as distopias muito reais dos oprimidos. A “fisiologia” do opressor demanda 

analgésicos constantes – midiáticos, farmacológicos, ideológicos – enquanto a do oprimido é marcada 

por feridas abertas e pela resistência cotidiana para sobreviver a elas. 

Reconhecer essa diferenciação é indispensável para politizar a crítica de Han. Seu mérito está 

em notar que a sociedade positiva trata o sofrimento como fracasso individual; contudo, é preciso 

acrescentar que muitas dores não resultam de escolha ou falta de resiliência pessoal, e sim de estruturas 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 6 

opressivas. A algofobia dominante pode ser lida, então, como expressão de uma classe/raça dominante 

que recusa enxergar a dor que produz nos outros – deslocando-a para a esfera privada ou 

patologizando-a – a fim de manter sua própria consciência tranquila. A sociedade paliativa convive 

com uma sociedade da dor mantida nas sombras, longe de abarcar a todos. Esse ponto cego na obra  – 

a falta de diálogo com a dor “bruta” de quem experimenta cotidianamente a barbárie, sem anestesia 

possível – limita o alcance crítico de sua tese. Uma abordagem mais completa requer articular a 

algofobia contemporânea com as dinâmicas históricas de opressão que distribuem desigualmente a 

possibilidade de evitar (ou não) o sofrimento. 

 

3 DIMENSÃO COMUNITÁRIA DA DOR 

Outro aspecto negligenciado em Sociedade Paliativa é o que poderíamos chamar de dimensão 

comunitária da dor. Han argumenta que, na era do bem-estar compulsório, “expulsa-se a dor do 

domínio público” – conflitos sociais são evitados e qualquer sofrimento remanescente é interiorizado 

e medicalizado, virando questão privada. Com isso, perdemos a catarse coletiva, pois a cultura do 

alívio imediato “condena a dor a calar-se” e impede que ela se converta em linguagem partilhada. Para 

o autor: 

 

“A passividade do sofrer não tem lugar na sociedade ativa dominada pelo poder [Können]. 

Hoje se remove à dor qualquer possibilidade de expressão. Ela é, além disso, condenada a 

calar-se” (Han, 2021, p. 14). 

 

Sem dúvida, o filósofo acerta ao notar que a dor emudecida reaparece como depressão isolada, 

isto é, insurgências coletivas viram tristezas individuais. No entanto, sua análise concentra-se na 

ausência da dor na esfera pública, sem explorar caminhos de ressignificação comunitária do sofrer. Se 

a cultura paliativa nos priva de rituais catárticos, cabe perguntar: que formas de coletivização da dor 

resistem ou poderiam ser (re)criadas? 

Historicamente, comunidades oprimidas desenvolveram estratégias de compartilhar e politizar 

a dor, transformando-a em fonte de vínculo e força coletiva (Martin, 2024. Conceição Evaristo, por 

exemplo, ressalta que na escrita de mulheres negras ecoam memórias coletivas de dor e sofrimento, 

mas também de amor, de união e da possibilidade do livre pensamento (Grants et al., 2019), 

configurando um testemunho solidário e emancipatório. Em vez de ocultar a dor “debaixo do tapete 

da positividade”, como faz a cultura da complacência denunciada no livro, práticas culturais 

comunitárias trazem a dor à tona como matéria de expressão e união. Pense-se nos funerais e protestos 

que convertem luto privado em indignação pública, ou na arte engajada (poesia, música, teatro) que dá 

voz ao sofrimento de um povo. Esses são momentos em que a dor deixa de isolar indivíduos e passa a 

fundar coletividades de resistência.  



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 7 

A filosofia de Han menciona a falta de catarse, mas não chega a celebrar tais exemplos 

concretos de catarses coletivas – como os cantos espirituais de escravizados, uma “dororidade” 

(solidariedade forjada na dor comum) entre mulheres negras (Piedade, 2018), ou as manifestações em 

que feridas sociais são expostas e elaboradas conjuntamente. 

O valor político-cultural de reconhecer a dimensão comunitária da dor está em recusar a 

privatização imposta pela ideologia neoliberal. Se o discurso dominante diz “sofra calado, busque 

ajuda individual (terapia, coaching)”, a resposta contra-hegemônica é “soframos juntos, 

transformemos dor em discurso e ação”. Han chega perto disso em suas outras obras (A Expulsão do 

Outro e O Desaparecimento dos Rituais, por exemplo) e também ao lembrar que “a dor purifica” e que 

precisamos reinseri-la na vida para recuperarmos nossa humanidade. Contudo, sua abordagem 

permanece abstrata demais, calcada em Hegel e na ideia do negativo como motor dialético, sem 

considerar etnograficamente como comunidades reais lidam com a dor. Há aqui uma oportunidade 

propositiva: resgatar e incentivar formas comunitárias de elaborar o sofrimento, pois elas rompem o 

círculo vicioso da algofobia (que isola e patologiza) e podem impulsionar mudanças sociais. Quando 

a dor encontra um canal coletivo de expressão – uma greve, um rito, uma narrativa compartilhada – 

ela deixa de ser mero sintoma a suprimir e torna-se denúncia e memória. A análise de Han, então, 

ganharia em robustez se incorporasse essa perspectiva: a de que a dor, quando partilhada, pode 

converter-se em potência comunitária e força transformadora, especialmente para aqueles cuja dor foi 

historicamente silenciada. 

 

4 POLISSEMIA ÉTICO-POLÍTICA DO SOFRIMENTO 

Um terceiro eixo de reflexão diz respeito à polissemia ético-política do sofrimento. Han 

defende, com apoio em Adorno, que reconhecer o sofrimento é indispensável para a verdade e a ética 

– pois quem não encara a dor (própria e alheia) acaba refugiado em ilusões. Mesmo assim, convém 

problematizar: nem toda dor “purifica” ou edifica da mesma forma, e o significado ético-político do 

sofrer varia conforme o contexto. Há um risco de, na ânsia de valorizar a dor como antídoto ao vazio 

contemporâneo, romantizarmos ou homogeneizarmos experiências muito distintas. Por exemplo, a dor 

do oprimido que luta por justiça não equivale à dor do opressor diante da perda de seus privilégios – 

eticamente, uma representa um apelo legítimo, outra talvez uma reação de resistência à mudança. 

Assim, urge distinguir entre sofrimento como resultado da violência (que clama por reparação) e 

sofrimento como caminho de aprendizado ou empatia. Han parece sugerir que toda dor carrega em si 

uma verdade potencial; contudo, ele pouco discute o conteúdo dessa verdade em diferentes situações. 

Trazer a perspectiva decolonial ajuda a enxergar essa polissemia. Para povos historicamente 

subjugados, a dor tem sido tanto uma prova da injustiça do mundo quanto um estopim de insurgência 

ética. Como notou Frantz Fanon, a violência colonial inscreve a dor nos corpos dos colonizados, mas 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 8 

dessa ferida pode brotar a consciência revolucionária (Bernardino-Costa, 2016). Por outro lado, 

regimes autoritários frequentemente instrumentalizam a dor de certos grupos para justificar políticas 

reacionárias (por exemplo, alegando “sofrimento” da maioria para oprimir minorias). Logo, o 

sofrimento não possui um sentido unívoco e intrínseco – ele precisa ser interpretado e situado 

politicamente. Byung-Chul Han condena, sim, a recusa total da negatividade, pois esta impede 

qualquer elaboração ética; de toda forma, falta em sua obra um engajamento com quais dores merecem 

que tipo de resposta. A “dor do outro” deve nos interpelar eticamente, mas exige discernimento crítico: 

há sofrimentos que pedem solidariedade e reparação (a dor de quem é injustiçado), outros que 

demandam desconforto pedagógico (a dor do privilegiado confrontado com a perda de status pode ser 

parte de um processo de igualdade). 

Além disso, vale considerar que o sofrimento também pode ser manipulado discursivamente 

no campo político (Davis, 1992; Joye, 2009). A sociedade paliativa tende a ocultar conflitos sob uma 

linguagem higienizada, porém quando a dor finalmente irrompe no discurso, nem sempre o faz de 

maneira emancipatória: às vezes, é canalizada para vitimismos ou ressentimentos regressivos.  

Adorno alertava que expressar o sofrimento era condição da verdade, mas igualmente esse 

sofrimento precisa ser traduzido em crítica social e não em mera autocomiseração (Caux; Silva, 2025). 

Em outras palavras, existe uma ética da dor: como narramos e respondemos ao sofrimento importa. 

Sociedade Paliativa nos lembra que silenciar a dor é eticamente empobrecedor; caberia acrescentar 

que vocalizar a dor também pode ser eticamente ambíguo se não apontar para a transformação.  

Aqui reside a polissemia: o sofrimento pode fundamentar tanto uma ética da compaixão e 

justiça quanto servir a retóricas de ódio ou de resignação, dependendo de como é interpretado. Essa 

leitura crítica da obra, então, complementa a tese ressaltando a necessidade de diferenciar os usos 

políticos do sofrimento: quem fala em nome de qual dor, com que intenção e consequência. Essa 

atenção ao contexto moral do sofrer evitaria equívocos como glorificar o padecimento em si ou cair 

na armadilha oposta de ignorar as demandas concretas que emanam da dor social. 

 

5 HERMENÊUTICA CRÍTICA DA DOR 

Para avançar nesses pontos: uma hermenêutica crítica da dor, algo que ultrapassa o escopo 

delineado por Han. Se a sociedade atual carece de linguagem para a dor, como observa Elaine Scarry, 

é preciso empreender um esforço interpretativo coletivo: ler a dor como texto social. Scarry (2020) 

argumenta que “não há normalmente nenhuma língua para a dor”, que “a dor física é difícil de 

expressar; e que essa inexpressibilidade tem consequências políticas”. Em outras palavras, quando o 

sofrimento não encontra voz nem reconhecimento, as estruturas de poder se mantêm opacas e 

incontestadas. Byung-Chul Han diagnostica precisamente essa mudez induzida. A hermenêutica crítica 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 9 

da dor consiste em reverter esse silenciamento por meio da interpretação engajada: dar sentido, 

contexto e visibilidade ao sofrimento escondido. 

Em termos práticos, tal hermenêutica significa escutar ativamente as narrativas dos que sofrem 

e inseri-las no debate público como conhecimento válido. Adorno já incumbia os teóricos críticos da 

“tarefa de emprestar suas vozes ao sofrimento dos outros… e compreender as condições que dão 

origem ao sofrimento” (Cook, 2014, p. 116, apud Caux; Silva, 2025). Isso implica investigar as causas 

sociais e o significado coletivo de dores que, à primeira vista, parecem individuais ou “naturais”. Por 

exemplo, o aumento de doenças psíquicas (depressão, ansiedade) deve ser lido não apenas como 

questão médica, mas como sintoma de um mal-estar civilizatório; da mesma forma que a dor de 

comunidades indígenas frente à devastação ambiental revela a crise de nossa relação com a Terra (tal 

qual autores como Ailton Krenak têm insistido).  

A hermenêutica da dor demanda cruzar fronteiras disciplinares: convoca filósofos, sociólogos, 

psicólogos, artistas e os próprios sujeitos sofrentes a dialogarem para decifrar o que a dor está nos 

dizendo sobre a sociedade. Onde Han aponta um silêncio (a dor exilada do discurso), devemos propor 

métodos de escuta e tradução. 

Ademais, uma hermenêutica crítica tem de ser situada e decolonial. Isso significa reconhecer 

que a interpretação da dor não pode ser monocultural. Diferentes cosmologias e ecologias encaram o 

sofrimento de modos distintos – em muitas tradições indígenas, por exemplo, a dor e a cura estão 

ligadas a uma visão holística do bem-viver, que contrasta com a abordagem farmacológica ocidental 

(Werá, 2024). Ignorar essas perspectivas perpetua o epistemicídio, silenciando formas de saber sobre 

o sofrer e o curar. Portanto, ler criticamente a dor envolve ampliar o cânone de vozes: ouvir o canto de 

resistência afro-brasileiro junto com a filosofia europeia; valorizar o testemunho de mulheres 

periféricas ao lado das teorias acadêmicas. Com isso, evitamos que a “universalização” filosófica da 

dor – da qual Han tem seu envolvimento – apague as especificidades que importam.  

A hermenêutica aqui proposta seria crítica porque desafia as explicações fáceis (por exemplo, 

a narrativa neoliberal de que basta resiliência individual para superar dores) e expõe as ligações entre 

dor e poder. Ela decifra, por exemplo, como certa política ostensivamente compassiva (paliativa) serve 

para administrar populações sofridas sem mudar as estruturas que causam o sofrimento. Precisamos 

ler a dor como um texto político-cultural que clama por interpretação e resposta, oferecendo caminhos 

para reinseri-la no discurso público de modo produtivo: nem glorificando-a de forma abstrata, nem 

ocultando-a, mas compreendendo-a para então transformá-la. 

 

6 APONTAMENTOS E SUGESTÕES PROPOSITIVAS 

A crítica a Sociedade Paliativa aqui desenvolvida não diminui a importância da obra de Byung-

Chul Han; de outro modo, parte de suas contribuições e lacunas para expandir seu alcance. Han acerta 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 10 

ao desvelar os perigos de uma sociedade que, obcecada por evitar dores, acaba evitando a verdade. Sua 

obra ilumina fenômenos contemporâneos importantes para novas ecologias das dores: do like como 

analgésico cultural às fake news como confortadoras de visões de mundo, passando pela psicologia 

positiva que promete felicidade enquanto “transforma experiências traumáticas em catalisadores de 

desempenho” (Han, 2021, p. 11-12).  

 

Figura 1 - Diagrama de Ishikawa para uma Sociedade Paliativa Decolonial 

 
 

No entanto, ao submetermos Sociedade Paliativa a uma lente político-decolonial, 

evidenciamos que falta à análise um engajamento com as dores da periferia do mundo e das periferias 

dentro do mundo. Para avançar, algumas proposições se impõem, conforme Figura 1 e lista abaixo: 

1. Decolonizar a teoria da algofobia: incorporar às futuras reflexões as vozes e experiências de 

quem vive à margem do “paraíso paliativo”. Isso significa ler Han em diálogo com pensadores 

decoloniais, que testemunham dores coloniais e racializadas ausentes na filosofia do Norte 

Global. Uma sociedade paliativa globalizada só poderá ser plenamente compreendida se 

considerarmos como o bem-estar de uns foi construído sobre o sofrimento de outros. Incluir 

essa perspectiva decolonial tornaria a teoria mais justa e abrangente, evitando a crítica genérica 

em favor de uma crítica situada. 

2. Revalorizar o político na dor: em vez de somente lamentar a fuga contemporânea do conflito, 

é preciso afirmar o conflito como motor de progresso social. Políticas verdadeiramente 

democráticas não podem ser indolores – elas exigem enfrentar privilégios, romper com 

confortos estabelecidos. Assim, propõe-se resgatar a “política agônica” (nos termos de Chantal 

Mouffe, que Han cita no primeiro capítulo, sem aprofundamento) como antídoto à democracia 

paliativa. Os formuladores de políticas e movimentos sociais devem reconhecer que certo grau 

de “dor” (esforço, perda, desconstrução) é inerente a qualquer transformação significativa. 



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 11 

Normalizar isso é retirar o estigma do dissenso, permitindo que a dor social se torne visível 

como questão pública legítima, e não um desvio a ser suprimido. 

3. Cultivar espaços de catarse coletiva e escuta: no âmbito cultural e educacional, é recomendável 

incentivar práticas que permitam elaborar a dor conjuntamente. Pode-se investir em projetos 

de arte comunitária, círculos de diálogo, apoio mútuo em saúde mental, memoriais e comissões 

da verdade – iniciativas onde o sofrimento histórico e atual seja nomeado e confrontado, em 

vez de medicado e esquecido. Esses espaços funcionam como contraponto à anestesia 

midiática, ajudando a restabelecer o vínculo entre a experiência do sofrimento e a ação 

solidária. Com a perda da dor, perde-se a relação com o outro; logo, recuperá-la de forma 

construtiva pode restaurar laços comunitários e empatia social em tempos de fragmentação. 

4. Desenvolver uma pedagogia da dor: por fim, sugerimos trazer essa hermenêutica crítica da dor 

para a educação e formação cidadã. Em vez de reforçar apenas discursos motivacionais de 

sucesso e felicidade, as escolas e mídias poderiam ensinar sobre resiliência contextualizada, 

sobre as lições da história do sofrimento humano (guerras, escravidão, resistências) e sobre 

habilidades de compaixão. Uma pedagogia que não tema discutir o trágico e o doloroso prepara 

indivíduos capazes de enfrentar frustrações sem negar a realidade. Isso não significa glorificar 

a dor, mas integrá-la como parte da condição humana e da luta por um mundo melhor – 

conscientizando, por exemplo, que o conforto de hoje muitas vezes veio da dor de ontem, e que 

cabe a nós não perpetuar ciclos de violência. 

A relação com a dor não é apenas individual ou metafísica, mas social e histórica. Uma 

sociedade plena não é aquela que elimina toda dor, mas sim a que sabe escutar o sofrimento de todos, 

extrair dele verdades e mobilizar curas coletivas. Confrontar as dores que evitamos (sejam elas 

angústias íntimas, sejam as feridas abertas de nossos semelhantes) é transcender a mera sobrevivência 

anestesiada e ambicionar, no desejo de Han, uma vida verdadeiramente humana. 

 

  



 

 
LUMEN ET VIRTUS, São José dos Pinhais, v. XVI, n. LII, p.1-12, 2025 

 12 

REFERÊNCIAS 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze. A prece de Frantz Fanon: Oh, meu corpo, faça sempre de mim um 

homem que questiona!. Civitas-Revista de Ciências Sociais, v. 16, p. 504-521, 2016. 

 

BRAGA, Emerson dos Santos. Decolonialidade e sofrimento ético-político: repensando a saúde 

mental no contexto escolar. In: LIBERALI, Fernanda Coelho (org.) et al. Diálogos insurgentes: 

perspectivas decoloniais em transformação. 1. ed. Campinas, SP: Pontes Editores, 2024. p. 245-257. 

 

CAUX, Luiz Philipe de; SILVA, Eduardo Soares Neves. As reivindicações da dor: crítica e 

sofrimento em Theodor W. Adorno. Trans/Form/Ação, v. 48, n. 2, p. e025029, 2025. 

 

DAVIS, John. The anthropology of suffering. J. Refugee Stud., v. 5, p. 149, 1992. 

 

DE OLIVEIRA, Natalino da Silva. “Escrever é sangrar”: reflexões sobre ancestralidade, racismo e 

dor em Olhos d’água de Conceição Evaristo. Aletria: Revista de Estudos de Literatura, v. 29, n. 1, p. 

179-195, 2019. 

 

GONZÁLEZ, Danae Gallo et al. Tecendo futuros. Utopias e distopias contra/coloniais. outra 

travessia, v. 1, n. 37, p. 8-21, 2024. 

 

GRANTS, Andréa Figueiredo Leão et al. Desfiando fios retorcidos de uma longa história: encontros 

com a literatura de Conceição Evaristo. Anuário de literatura: Publicaçao do Curso de Pós-

Graduaçao em Letras, Literatura Brasileira e Teoria Literária, v. 24, n. 1, p. 8-12, 2019. 

 

GUERRA, Renata. A lógica da teoria crítica em Adorno: um estudo sobre a Dialética negativa. 2023. 

323 f. Tese (Doutorado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2023. 

 

GUERRA, Renata. Comentário a “As reivindicações da dor: crítica e sofrimento em Theodor W. 

Adorno”. Trans/Form/Ação, v. 48, n. 2, p. e025074, 2025. 

 

HAN, Byung-Chul. Sociedade paliativa: a dor hoje. Editora Vozes, 2021. 

 

JOYE, Stijn. The hierarchy of global suffering: A critical discourse analysis of television news 

reporting on foreign natural disasters. The Journal of International Communication, v. 15, n. 2, p. 45-

61, 2009. 

 

MARTIN, Raquel. EMPOWERING COMMUNITIES THROUGH SYSTEMIC RESILIENCE. 

Cultivating Systemic Resilience in Therapy: Applications and Interventions for Families, 

Relationships, and Individuals, 2024. 

 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. Nós, 2018. 

 

SCARRY, Elaine. The body in pain: The making and unmaking of the world. In: The body. 

Routledge, 2020. p. 324-326. 

 

SILVA MAIA, Francisco Jadson; ALMEIDA, Luzia Cristina Lopes. Algofobia e a democracia 

paliativa atual. Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, p. 1-6, jul. 2024. DOI: 

10.14393/REVEDFIL.v38a2024-68544. 

 

WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. Best Seller, 2024. 

 


